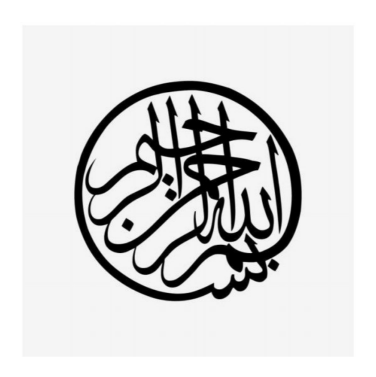


# ایناب الله کا الله کا

مذ بهب کی آفاقی افادیت مذبهب کی آفاقی افادیت بهندومت کا تصور الهیت اوربت پرستی شده مت کا تصور الهیت اوربت پرستی

تننوازم:ایک جائزه

پیش کش: مسلم ماتریدین آرگنائزیشن



ر دِالحاد، ر دلا دینیت، ر دادیانِ باطلہ اور دورِ حاضر میں اسلامی نظام حیات کی افادیت کے حوالے سے علمی و تحقیقی مقالات سے مزین ماہ نامہ

# ماه نامه بصيرتِ اسلام

#### **INSIGHT OF ISLAM**

جلد-۱/ شاره-۲/رمضان۲۴۴۱ به مطابق مارچ۲۰۲۵

ىدىر محمد انورالماترىدى

پیژیش مسلم ِها تریدی آر گنائزیشن

# به فيضانِ نظر

# امام الهركي امام ابو منصور الماتريدي [پ،۸۵۲ ميسويم،۹۴۴ ميسوي]

# جمله حقوق به حق مدير محفوظ ہيں

ماه نامه بصيرتِ اسلام

جلد، شاره ۲،۱

مدير محمدانورالماتريدي

نائب مدير محمدياسر مشتاق

صفحات ۲۷

سالِ اشاعت رمضان ۱۴۴۲، مارچ۲۰۲۵

سرورق حمزه عابر

نوعیتِ اشاعت برقی اشاعت DIGITAL PUBLICATION

ناشر مسلم ماتريدين آر گنائزيش، لا ہور

# مجلس مشاورت

🕸 محمد یاسر مشتاق 🖒 شهر وزاحمد نظامی کے محمد اسامہ بن صالح کی محمد عثمان علی کاشمیری 🕏 حمزه عابر 💮 محمد عمرا قبال

| فهرست |                                          |                                               |
|-------|------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 7     | شیخ الحدیث پیر غلام رسول قاسمی حفظه الله | مذہب کی آف قی اف دیہ                          |
| 11    | محمسدانورالمساتريدي                      | الحادي نظريات كامطالعاتى جائزه (الحاد كياہے؟) |
| 16    | فيصل رياض مشاہد                          | تروی الحاد کے اسباب (قسط دوم)                 |
| 19    | حسافظ جمشيدابن جنب                       | الحادكے معاشر تی ذرائع اوران كاسد باب         |
| 23    | مجمه اسامه مصطفائی                       | وجودِ خدا کاا نکار ناممکن ہے                  |
| 24    | محمد ذوالقب رنين السبريلوي               | هندومت کی تصورِ الهیت اور بت پرستی            |
| 28    | محمديا سرمشتاق                           | تعارفِ كتب: معركة مذهب اورسائنس               |
| 38    | محمه دعثان عسلی کاشمیسری                 | شنٹوازم:ایک حبائزہ                            |
| 44    | خواحب محمسه حسنين اوليي                  | مغربی منسکر پر اسسلامی فلسفے کاعمسیلی اثر     |
| 47    | علامه محمدانس ببند یالوی                 | سیکولرازم:ایک مفصل تعارف(قسط دوم)             |
| 55    | عائث كشف ياسين                           | لب رل ازم: ایک حب ائزه (قسط دوم)              |
| 58    | محمداب بن صالح                           | فتوح الغيب اور تعليماتِ قادر بير              |

# مذہب کی آفاقی افادیت

شيخ الحديث پير سائيس غلام رسول قاسمي حفظه الله تعالى

# مذہب کیوں ضروری ہے

(1) سائنس جب کسی بھی مشینری کو ایجاد کرتی ہے تو اس کا موجد اپنی ایجاد کردہ مثین کے خراب ہونے کی صورت میں اسے ٹھیک کرنے کیلیے مکمل لائحہ عمل (Technical order) تیار کرتا ہے بلکہ اس پر کام کرنے والوں کو با قاعدہ مینوول (Manual) فراہم کرتا ہے۔

ہم نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے کہ بعض حساس اور نازک مشینوں (Equipment) پر کام کرتے وقت اگر کار گرے وقت اگر کارگر (Technical Charge) کے ہاتھ میں مینوول نہ ہو تواس کے خلاف قانونی کارروائی (Technical Charge) کردی جاتی ہے۔

انسان جیسی عظیم مشینری کے خالق نے جو ٹیکنکل آر ڈراور جو مینول عطافر مایا ہے اس کانام شریعت ہے۔ ملحدین ان اصطلاحات اور ان ناموں سے جتنی بھی نفرت کا ڈرامہ کریں مگر ان حقائق سے منہ نہیں موڑ سکتے اور انہیں انسانی زندگی کے لیے اپنے دہر سے یا اپنے الحاد سے کوئی نہایت منظم اور مدلل انسانی ٹی او (Technical order) لانا پڑے گا۔ یا پھر اسلام کو مانا پڑے گا۔

اس Technical order کوعملاً سمجھانے کے لیے ماہرین کاعملہ بھی مشینری کے ساتھ بھیجا جاتا ہے۔ مثلا پاکستان نے جب بھی بیر ونی ممالک سے جہاز خریدے توانہیں ممالک سے ماہرین کاعملہ ساتھ پہنچا۔

یہ مثال ہم نے صرف بات سمجھانے کے لیے پیش کی ہے۔ بلا تشبیہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے دیے گئے احکام کوعملا کر کے دکھانے اور نافذ کرنے کے لیے بھیجے گئے عملے کو انبیاء علیہم السلام کہا جاتا ہے۔ مذہب کا لفظی معنی ہے راستہ، مینوول کے لفظ میں اس کامفہوم پایاجاتا ہے۔

#### (۲)۔انسان کی زندگی کے دومختلف پہلوہیں۔

ایک ذاتی اور دوسر ااجھائی۔ ذاتی زندگی کے بھی دو پہلوہیں۔ ایک پہلوکا تعلق اس کی زندگی کی بقاء سے ہے اور دوسر سے پہلوکا تعلق اس کی زندگی کے بھی دو پہلوہیں دوسر سے پہلوکا تعلق اس کی زندگی کے بھی دو پہلوہیں ایک از دواجی یاعا کلی اور دوسر امعاشرتی ۔ عاکلی زندگی کا تعلق اہل وعیال سے ہے جس میں ساس، بیوی اور اولا داور والد ین شامل ہیں۔ اور معاشرتی زندگی کا تعلق گھر کے اور پڑوسی اور زمین کے پڑوسی سے لے کر ملکی اور بین الا قوامی سطح تک وسیج ہے۔ اب مجموعی طور پر انسانی زندگی کے چار مختلف پہلوسامنے آگئے۔

(1)\_ذاتى زندگى كى بقاء

(۲)۔ذاتی زند گی کی گزران

(۳)عائلی زندگی

(۴)معاشر تی زندگی

اب ملحدین بتائیں کہ زندگی کے بیہ تمام پہلو تسلیم شدہ ہیں؟ کیاز ندگی کے ان تمام گوشوں کا مکمل راستہ تیار کرنا گناہ ہو گا یاانسانیت پر احسان؟ انسان کو جنگلیوں کی طرح جنگل کے قانون کے حوالے کر دیناانسانیت ہو گا یا حیوانیت؟

انسان کوان چاروں پہلوؤں سے متعلق قانون اور راستہ مرتب کرناہوگاتا کہ جرم سے پہلے اس جرم کی سزاکا قانون موجود ہو۔ ہر کسی کو ہر کسی کی جان لینے یاز مین چھینے کی اجازت نہیں دی جاستی۔ یہ قانون کوئی بھی مرتب کردیں تو طحدین کے اس طے شدہ قانون کانام کیاہوگا۔اگراس کانام راستہ ہوگا تو یہی مذہب کا ترجمہ ہے۔اگراس کانام قانون (Law)ہوگاتو یہی اسلامی زبان میں الاحکام السلطانیہ "کہلاتا ہے۔ نام بدلنے سے حقیقت نہیں بدلتی۔ تو پھر مان جائے کہ مذہب اور انسانیت لازم و ملزوم ہیں۔ اب آپ خلااور غاموش کی مثالیں نہیں دے سکتے۔ خلا اور غاموش کے لیے آپ کو زمین خالی کرناہوگی یا اپنی زبان کو خاموش رکھناہوگا۔

# (۳)انسان جسم اور روح کا مجموعہ ہے۔

جسم اور روح کے اپنے اپنے تقاضے اور ضروریات ہیں۔ ہمارے نبی کریم طلّی ایکٹی نے فرمایا: اِن لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًا تیرے جسم کا بھی تجھیر حق ہے (بخاری: ۱۹۷۵)۔

ضمناً طب پر بحث اور مختلف دواؤں کی تجویز ایک الگ بات ہے۔ لیکن ہر مذہب نے زیادہ سے زیادہ توجہ روح اور اس کی اصلاح پر دی ہے۔ آپ نے کبھی نہیں سناہو گاکہ فلال مذہب کا دارو مدار طبتی تعلیمات پر ہے۔ ہر مذہب نے روح کی اصلاح اور اخلا قیات پر زیادہ زور دیا ہے۔ غصہ ، تکبر ، حسد ، لا کچ بغض وغیر ہ ہی وہ بیاریاں ہیں جو انسان کو حیوان بنادیتی ہیں۔ ان کی اصلاح انسانی روح کا فطری تقاضا ہے۔ اس تقاضے کی تنجیل کیلیے دین اور مذہب کی ضرور ت پڑتی ہے۔ دنیا کا ہر مذہب عاجزی سکھا تا ہے ، اسلام میں نماز اور سجدہ ورکوع اس عاجزی کے انتہائی مظاہر ہیں۔ جبکہ تمہارے دامن میں ضرور اور بغاوت کے سواء کچھ نہیں۔

# (۴) آپ نے تجربہ کیا ہو گاکہ تمام انسان ایک جیسے ذہن کے نہیں ہوتے

اور یہ بھی دیکھا ہوگا کہ ذہین آدمی تبھی کسی کند ذہن پراعتماد نہیں کر تااور اس کے مشورے پر دار و مدار نہیں رکھ سکتا۔ یہ بات ایک بالکل تجرباتی اور سائنسی حقیقت ہے۔

اب اگر دنیا بھر کے کند ذہن آپس میں مل کر ذہین لو گوں کے خلاف ایک محاذ کھڑا کر دیں، تحریک چلائیں اور احمقانہ مطالبات کاایک چارٹر تیار کر کے امن عامہ کو تباہ کر دیں تو آپ ان کا کیا بگاڑ لیس گے ؟

یہ سمجھنا بھی ضروری ہے کہ ذہانت اور کند ذہنی کے صرف یہ دوہی درجے نہیں بلکہ ہر بندے کی ذہانت دوسرے سے مختلف ہے اور ان کے در میان بے شار درجات ہیں۔ بعض لوگ کسی ایک میدان کے ماہر ہوتے ہیں مگر دوسری طرف ان کاذہن چلتا ہی نہیں۔ کسی کاغصے میں دماغ خراب ہوجاتا ہے اور کسی کوخوشی میں کچھ نہیں سوجھتا کسی کو ٹیشن (Tension)لاحق ہوجاتی ہے اور چڑ چڑا ہوجاتا ہے وغیر ہو غیر ہو۔

لوگوں میں سب سے زیادہ ذہین فطین، علیم، حکیم مستقل مزاج عفو در گزر کے پیکراور پاک ترین جسم وروح کے حامل حضرات کواگر چن کرانسانیت کی راہنمائی اور نسبتا کم ذہین لوگوں کی تربیت پر مامور کر دیا جائے تو یہ ایک نہایت دانشمندانہ فیصلہ ہوگااورانسانیت پررحم کی انتہاء ہوگی۔

پس ایسے ہی او گوں کو جب اللہ کریم جل شانہ نے جب چناہے توانہیں نبی اور رسول کا نام دیا۔ بڑی سادہ اور آسان بات ہے جسے قبول کرنے کی بجائے ملحدین نے بدعقیدگی کا خول پہن کر تنقید کا نشانہ بناڈ الا۔اللہ کریم نے مصلحانہ اعلی ظرفی کا عزم سونیتے ہوئے اپنے حبیب اللہ سے فرمایا: خُذِ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ

یعنی در گزر کرنے کواپناو طیرہ بناؤ، نیکی کا حکم دواور جاہلوں سے مت الجھو (الا عرافی: ۱۹۹)۔

# الحادي نظريات كامطالعاتي جائزه (الحاد كياہے؟)

محمد انورالما تريدي

بنی نوع انسانیت کے در میان مختلف بنیادوں پر کئی اقسام کی تفریق کی جاتی ہے کہ جس کے ذریعے ہم افراد کے در میان، ان کی شاخت، ان کے مختلف امتیاز کی تشخص کے ساتھ کر سکتے ہیں اسی امتیاز و تفریق اور شاخت و تشخص کی غرض سے ہم انسانوں کو کئی در جات میں تقسیم کرتے ہیں اسی انتیاز و تفریق اسی تقسیم میں معیار لسانیات بھی ہو سکتی ہے یا وہ معیارِ تقسیم ممالک و ہراعظم کے اعتبار سے بھی ہو سکتا یا بھر ممکنہ طور پہر نگ و نسل کے اعتبار سے تفریق و تقسیم بھی ہو سکتا ہے،

کہ اسی تقسیم اور معیارِ تشخص نظریات ہوتے ہیں لیعنی سب سے زیادہ اہم جو تقسیم ومعیار تشخص ہوہ نظریاتی تقسیم اور معیار تشخص ہوہ نظریات کے بارے میں گفتگو کی جارہی ہے ان کے نظریات کیا ہیں، ؟ ان کے نظریات کے تشخص ہے کہ آخر جن افراد کے بارے میں گفتگو کی جارہی ہے ان کے نظریات کیا ہیں، ؟ ان کے نظریات کے نظریات کے ساتھ منسلک تشخص سے ہم ایک امتیازی فاصل حد مقرر کر سکتے ہیں کہ ایسے ایسے نظریات اس خاص گروہ کے ساتھ منسلک ہواران نظریات کے حال افراد اس گروہ میں شار ہوتے ہیں، اور کون کو نسے افراد اس گروہ میں شامل نہیں۔ اسی تمہید سے ہم نے یہ جانا کہ نظریات ہی وہ معیارِ تشخص ہے جس کے ذریعے ہم کسی مکتبہ گار کے بارے میں اساسی معلومات حاصل کر سکتے ہیں، اس لیے ہم الحاد کے تعارف کے بعد اب اس کے اساسی و بنیادی بارے میں اساسی معلومات حاصل کر سکتے ہیں، اس لیے ہم الحاد کے تعارف کے بعد اب اس کے اساسی و بنیاد کی نظریات کے بارے میں گفتگو کریں اور جانیں گے کہ آخر الحاد اپنے نظریاتی تناظر میں کیسا ہے ؟ اور کن کن نظریات کا حامل ہے۔

#### ...(Atheistic attribute status

الحادي توصيفي حيثيت

الحاد کے تعارف میں سب سے پہلے ہم نے اس کی جس توصیفی حیثیت پہ کلام کیا تھاوہ تھااس کا ''انکاری تصور ''پر مبنی ہو نابعنی یہ ایک اثباتی مقدے (الہیات و مذہب) کے مخالف ایک انکاری تصور ہے (الحاد) اب چونکہ یہ ایک اختلافی تصور ہے تو یہ اپنی توصیفی حیثیت و ماہیت کے تقاضے کے مطابق مذاہب سے بالکل الٹ نظریاتی فکر رکھے گاجس جس پہ مذہب ایک اثباتی نقطۂ نظر سے کلام کرے گااس اس پہ الحاد ایک سلبی وا نکاری نقطۂ نظر سے گفتگو و مخالفت کرے گا، یعنی یہ الحاد اپنی استقلالی نظریاتی فکر نہیں رکھتا بس یہ ایک ایسا نظریہ ہے جس کی بنیاد اپنی توصیفی حیثیت میں محض الہیات و مذہب کی مخالفت ہے، جیسے یہ کہتے ہیں نا! عدم اپنی ذات میں کچھ نہیں، نہاس کی حیثیت اس کے سوائے کچھ نہیں کہ یہ وجود کی ضد ہے، اس طرح الحاد کی استقلالی حیثیت نہیں سوائے اس کی حیثیت اس کے سوائے کچھ نہیں کہ یہ وجود کی ضد ہے، اس طرح الحاد کی استقلالی حیثیت نہیں سوائے اس کے ، کہ یہ مذہبی الہیات کا انکار کرے،،

یہی اس کی عدمی وسلبی توصیفی حیثیت ہے جس کی بنیاد پہیہ مذہب والهیات کا منکر ہے اور اسی ضمن میں مذہب کے تمام تر نظریات سے اختلاف رکھتا ہے توجب آپ یہ نکات سمجھ چکے ہیں تو آپ پر یہ حقیقت بھی واضح ہو جائے گی کہ الحاد کے نظریات کیا ہوں گے ،

اسی کو ہم ذیل میں بیان کریں گے کہ الحاد کے کیا نظریات ہے؟؟

#### Atheistic Theory of Religion

#### الحادي نظريه برائے مذہب

الحاد کے نظریے سے مذہب محض ایک فریب ہے جو قدیم زمانے میں انسان نے اپنی کمزوریوں کے باعث تخلیق کیا کہ جب اس نے دیکھا کہ بہت سے امور وقوع پذیر ہوتے ہیں جن کی توجیہ انسانوں کے پاس نہیں توانہوں نے اس سب کوایک خود ساختہ اختراعی خدا کی کاریگری قرار دے کر اس کی عبادت شروع کردی، تمام مذاہب انسانی اختراع ہے مذہب کی کوئی حقیقت نہیں نااس کی بیان کردہ تعلیمات درست ہیں۔

اسی جعلی مفروضہ کے تحت الحادیوں نے مذہب سے الٹ اپنے وجودیات وعلمیات ،اخلا قات واقدار سمیت تصورِ انسان اور تصورِ کا ئنات گھڑ لیا

# الحادى نظريه برائے وجود مات وعلميات Atheistic theory of ontology and epistemology

الحادی وجودیات وعلمیات کے نظریات کی بنیادی اساس تجربیت پرستی (Empiricism) منطقی ایجابیت (positivism) پر قائم ہے جس کی شدت کے نتیجہ میں مادیت پرستی (Materialism) کا نظریہ سامنے آتا ہے جس کے مطابق حقیقت صرف وہی ہے جس کا ادراک ہم اپنے حواس کے ذریعے کر سکتے ہیں جو ہمارے دائرہ ادراک کے باہر ہے اس کا وجود حقیقی نہیں ہے اسی نظریے کی روسے وجود کی حقیقت صرف مادے و طبعیات اشیاء ہیں اور مادے کے علاوہ کسی شکی کا وجود نہیں ، ملحدین اپنے الحادی نظریۂ وجودیات وعلمیات کے ذریعے مذہب کے نظریات یہ حملہ کرتے ہوئے تمام تر غیر مادی حقائق اور مابعد الطبعیات وجودات مثلاً وجود باری تعالی ، فرشتے ،

#### روح، آخرت کاانکار کرتے ہیں

#### 

الحاد كائنات كى توجيه كے لئے كسى بھى قسم كامفروضه اختيار كرتے ہيں جس سے خدا كے تصور كى نفى كى جاسكے،اسى ا كے ساتھ كائنات كے نظم وضبط اور بقا كے معاملے ميں مذہب كے نظر يئے كى مخالف ميں قوانين فطرت laws of كے ساتھ كائنات كے اللہ معاملے معاملے ميں مذہب كے نظر يئے كى مخالف ميں قوانين فطرت Nature كو نظم كاسبب قرار ديتے ہيں

#### الحادي نظريه برائے انسانيت \_Atheistic Theory of Humanity

الحادی نظریۂ برائے انسانیت اپنے توصیفی حیثیت کے مطابق انسانی وجود کی تشریح میں مذہب کی مخالفت کرتا ہے کہ مذہب کے مطابق انسان خداتعالی کی سب سے عظیم ،اعلی، تخلیقی شاہ کارہے جس کو تمام تر مخلو قات پہ فضیلت حاصل ہے بلکہ اس کوانٹر ف المخلو قات کالقب بھی دیا گیا ہے،

جبکہ الحادی نظریہ انسانیت اس کے برعکس انسان کو ایک اعلی و عظیم تخلیق نہیں سمجھتا بلکہ (Darwinism) کے نظریہ الد تقاء کے تحت انسان کو ایک اور نی ساحیوان قرار دیتا ہے جو ایک امیباء سے بتدر تخ ارتقاء کرتے ہوئے مختلف فشم کے جانور بن کر آج انسان بن گیااس کی حیثیت ایک عام جانور کی سی ہے، اور اس کو دیگر جاندار وں پہ کوئی الیم فضیلت حاصل نہیں جو مذہب نے انسان کے بارے میں بیان کی ہے۔

#### الحادي نظريه برائے اقدار و حقوق Atheistic theory of value and Basic rights

الحادی نظریہ برائے انسانیت نے جب انسان کے اساسی مقام و فضیلت کا انکار کر دیا جومذ ہب نے اس کو دیا تعالی کے دیا تعالی کے دیا تھا کے دیا تھا کے دیا تھا تھے کو ترتیب دیا مگر اس کی حیثیت بھی سطحی مسلمی میں مسلمی مسلمی

ہے کہ جب مذہب کے پیش کردہ انسانی شرف کا ہی انکار کردیا تواقد اروحقوق سب موضوعی تھہرا کیونکہ انسان تو ایک عام سے امیباء کی ارتقاء یافتہ صورت ہے۔

#### الحادي نظريه برائے مقصدیت Atheistic Theory of Objectivism

الحادی نظریہ برائے مقصدیت کی اساسی بنیاد الحادی نظریہ برائے انسان محض ایک جانور ہے جوار تقاء کی منزلیں عبور کرتے ہوئے یہ منطقی حیوان بنا توجب یہ انسان ہے ہی جانور توکیسا مقصد کیسی منزل سب چیزیں بالکل لا مقصدیت پہ قائم ہیں انسان کا کوئی مقصد نہیں انسان اپنے مقصد کا انتخاب خود کرے ، وہ اپنے مقصد کے انتخاب میں بالکل آزاد ہے۔

# الحادي نظريه برائے حریت \_Atheistic Theory of Freedom

الحادی نظریہ برائے حریت اپنی اساسی فکر کے ساتھ مذہب کی عائد کردہ ذمہ داریوں اور حدود وقیود کی فخش مخالفت کرتاہے اور اس کے مقابلے میں یہ نظریہ دیتاہے کہ انسان کلی طور پہ آزاد ہے اس کو اختیار ہے جو چاہے کر گزرے کسی بھی قسم کی قید نہیں لگائی جاسکتی ، کسی بھی فعل کو حرام قرار نہیں دیا جاسکتا ، اگر وہ زنا کرنا چاہے تو کرے اگرچہ محرمات (ماں ، بہن) سے ہی کیوں ناہو ، شراب پینا چاہے تو پئے ، جوا کھیلنا چاہے تو کھیلے ، الغرض اس کو مذہبی قیودات اور خدا کے احکام پہ عمل کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

یہی وجہ ہے کہ ملحدین حدسے زیادہ فعلِ فتیج کے مرتکب نظر آتے ہیں ، یہی نظریہ انسان کے اندر حیوانی صفت پیدا کرنے کاسبب ہے۔

#### الحادى نظريه برائے اخلاقیات\_Atheistic Theory of Ethics

الحادی نظریہ برائے اخلاقیات اپنے نظریاتی تقاضوں کے تحت مذہب کے تجویز کردہ ایک استقلالی نظام اخلاقیات کی تردید کرتاہے کہ مذہب مسئلۂ اخلاقیات (مسئلہ خیر وشر) کے متعلق انسان کے اندرایک فطری حس کا اثبات توکر تاہے گہ ماتھ یہ خیر اور شرکے تعین کے لیے وحی کو اس کے حاکم کے طور پہ پیش کرتاہے کہ خدا تعالی اپنے الہام وحی کے ذریعے اچھائی اور برائی کے در میان فرق کو واضح کرتاہے کہ یہ فلاں امر اچھائی ہے اور فلاں برائی ہے، یعنی یہاں اچھائی اور برائی کا معیار وحی الہی ہے۔

جبکہ الحادی نظریہ کے مطابق اخلاقیات کی کوئی استقلالی اساس نہیں ہے بلکہ یہ تو مذہب کا ایک فرسودہ تصور ہے ہمیں اخلاقیات کے تعین کے لیے کسی مستقل پیانے کی ضرورت نہیں بلکہ یہ اچھائی اور برائی کا تصور زمان و مکان کے تغیر کے ساتھ تبدیل ہوسکتا ہے کہ ممکن ہے کہ ایک خطے میں ایک کام غلط سمجھا جائے جبکہ

دوسرے خطے میں وہی کام اچھا ہو جسے کہ جسم فروشی کا کام ایک تہذیب میں غلط سمجھا جاتا ہے تودوسری جگہ اچھا سمجھا جاتا ہو،

الحادی اخلاقیات نے اس اچھائی اور برائی کے در میان اس حدفاصل کو ختم کر دیا جس کے ساتھ ہم اپنے انسانی نثر ف و تشخص کو قائم رکھ سکتے سے یعنی الحاد کے نزدیک کوئی چیز اچھی اور بری نہیں ہے،،

( نظریات کی نوعیت)۔۔ ... ( Status of Theories ).

الحاد کے مندرجہ بالا تمام نظریات کو دیکھیے کہ الحاد نظریاتی اعتبار سے اپنی کوئی منفر داستقلالی فکر نہیں رکھتا بلکہ یہ تو صرف عدمی مکتبہ فکر ہے جو مذہب کے مقابل بالکل الٹ نظریہ رکھتا ہے کہ ہر ہر وہ معاملہ جس میں مذہب نے اثباتی موقف اختیار کیا وہیں الحاد نے اس نقطہ پہاختلافی بیانیہ سامنے رکھ دیا، چاہے وجو دیات وعلمیات کا معاملہ ہو یا اخلاقیات واقد ارکا یا پھر تصور انسانیت وکائنات کا معمہ ہر ہر میدان میں ایک الٹ منطق اپنا کر مذہب کی نظریاتی مخالفت کی گئی ہے ، الحاد کے اس مطالعاتی تجزیہ سے یہ واضح ہو گیا کہ الحاد کا تشخص اس کے سلبی و عدمی نظریات ہے جو اس کو معقولیت کے درجے سے گرادیتے ہیں۔

# ترو تخ الحادك اسباب (قسط دوم)

فيصل رياض شاہد

# متکلمین اور فلاسفہ کے مباحث -

جدید الحاد اگرچہ اپنی شدت میں قدیم الحاد سے سخت ہے لیکن حقیقت سے ہے کہ جدید کی نسبت قدیم الحاد زیادہ مدلل تھا۔ یہی وجہ ہے کہ مغرب کے پرانے لٹریچر میں خدا کے حوالے سے دقیق مباحث کثرت سے ملتے ہیں جبکہ جدید ڈسکورس خدا پر محض الزامات سے عبارت ہے۔جدید الحادی لٹریچر اپنے دلائل اسلوب اور استدلال میں غیر پختہ ہے۔

یورپاپنی فکر کاتانہ بانہ قدیم یونانی فلاسفہ کے ساتھ جوڑتا ہے۔اس فکری تاریخ کا ایک سراطالیس ملطی (تھیلز)

Thales

Thales ہور دوسرار چرڈ ڈاکنز ہے۔ مغرب کی بیہ پچیس سوسالہ تاریخ فلفے کی تاریخ ہے اور فلفے کی تاریخ ہی الحاد کی تاریخ بھی ہے۔ مذہب کے مد مقابل فلسفہ ایک مستقل علم ہے، جو وحی کی ہدایت سے تو محروم ہے لیکن عقل انسانی کے نورسے منور ہونے کا مدعی ہے۔ لیکن یہی وہ نکتہ ہے جہاں سے فلفے اور مذہب کے در میان کشکش شر وع ہو جاتی ہے۔ اس کشکش میں جہال مذہب کے در میان کشکش شر وع ہو جاتی ہے۔اس کشکش میں جہال مذہب کے حق میں سینکٹروں متعلمین نے قلم اٹھا یا وہیں سینکٹروں فلاسفہ نے مذہب پر تنقید بھی کی ہے۔اس فکری جنگ میں وحی اور عقل دونوں ہی آ منے سامنے رہی ہیں۔ ان میں وجہ نزاع تشریحات نہیں بلکہ ایک دوسری کی جمت، مقام اور انھار ٹی ہیں۔ وحی عقل کو معادن کی حیثیت میں قبول کرتی ہے لیکن خداسے آزاد عقل وحی کے وجود ہی کورد کر دینا جاہتی ہے اور جاہتی ہے کہ ہر شے پر اپنا حاکمانہ تسلط قائم کرلے۔

فلاسفہ میں وحی وعقل کی بیہ کشکش ہمیشہ سے دلچیبی کاموضوع رہی ہے۔ سوال بیہ تھا کہ کیاعقل کی طرح وحی بھی حصول علم کا کوئی ذریعہ ہے؟ کیاوحی کاامکان ہے؟ کیاوحی پراعتاد کرکے انسانی زندگی کارخ متعین کیا جاسکتا ہے؟ اور اگروحی ممکن ہے توعقل کی حیثیت کیاہے؟ اگرچہ فلسفیوں نے ان سوالات پرسیر حاصل گفتگو کی ہے لیکن

اس بحث سے کوئی حتمی نتیجہ اخذ نہیں ہو سکا۔ یہ سوالات آج بھی من وعن موجود ہیں۔ اگر پچھ فرق آیا تو وہ مؤیدین اور منکرین کی تعداد میں آیا ہے۔ البتہ یورپ میں یہ بحث اسی دن ختم ہو گئی تھی جب عمانو کل کانٹ Kant نے مابعد الطبیعیات کونا قابل معلوم قرار دے دیا تھا۔ اس کے بعد مغرب ایک نئی سمت میں چل پڑا جس کی منزل الحاد تھا۔ کانٹ سے پہلے بھی در جنول مفکرین نے وجود باری تعالی پر شبہات کا اظہار کیا تھا لیکن یہ ان کا انفرادی عمل تھا، کانٹ کے بعد مغرب نے الحاد کو بحیثیت مجموعی اختیار کرلیا

وجود باری تعالیٰ کی بحث بھی اتن ہی پر انی ہے جتنا کہ خود انسان پر انا ہے۔ لیکن اس بحث نے کبھی بھی شدت اختیار نہیں کی ، حتی کہ دنیا میں جہاں کہیں بھی مذاہب کی جڑ مضبوط رہی وہاں الحاد اور وجود باری تعالیٰ کی مباحث پر زیادہ غور ہی نہیں کیا گیا۔ لیکن مغرب چونکہ شروع ہی سے وحی کی ہدایت سے محروم رہاہے اور چونکہ مغرب نے اپنے مذہب عیسائیت کا بھی حلیہ بگاڑ ڈالااس لئے وہاں فلسفے اور تشکیک نے خاص طور پر نشو نما پائی۔ جب خدا کی ذات پر سوالات اٹھائے گئے تو دو طرح کے مفکرین سامنے آئے جن میں سے بعض نے اپنے خدا اور مذہب کی حمایت کی اور بعض نے تشکیک اور انکار کاراستہ اپنا۔ ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ مشکلمین کا گروہ خدا کے وجود کو علمی طور پر ثابت کرناچا ہتا تھا۔

وجود باری تعالیٰ کے اثبات میں مسیحی متعلمین نے متعدد منطقی آر گومینٹ پیش کئے کہ جن سے ان کے نزدیک خدا کا وجود اباری تعالیٰ کی کوئی، کا وجود ثابت ہو جاتا تھا۔ ان دلاکل کو بعد از ال مختلف نام دے دئے گئے اور اب بید دلاکل وجود باری تعالیٰ کی کوئی، وجود کی اور غائی دلیل وغیرہ کے نامول سے معروف ہیں۔ وجود باری تعالیٰ کے ان دلاکل کی صحت پر فلاسفہ نے شدید قسم کے اعتراضات اٹھائے اور کہا کہ اگر بالفرض ان دلاکل سے کوئی خداثابت ہو بھی جائے تو وہ ایسا خدا نہیں کہ جس کا تعارف ہمیں عیسائیت، یہودیت، اسلام یادیگر مذاہب کر واتے ہیں۔ ان مذاہب میں خداایک زندہ وجاوید، قادر مطلق اور رحمان ورجیم شخصی وجود ہے جس نے اپنے ارادے اور اختیار کے ساتھ اس کا کنات کو عدم سے وجود بخشا لیکن فلاسفہ کے نزدیک مشخصین کے دلاکل سے محض کسی مجہول علت العلل اور کسی بے جان اندھے گو نگے بہرے خداکا اثبات ہوتا ہے جس کی حیثیت محض ایک توجیہی اصول کی ہے۔ ان دلاکل کی صحت اور اندھے گو نگے بہرے خداکا اثبات ہوتا ہے جس کی حیثیت محض ایک توجیہی اصول کی ہے۔ ان دلاکل کی صحت اور

ان سے کیا ثابت ہوتا ہے اور کیا نہیں، یہ فی الوقت ہمارے موضوع سے خارج ہے، ان شاءاللہ دوبارہ کسی موقع پر اس حوالے سے مفصل گفتگو کی جائے گی البتہ یہاں مقصود صرف یہ ہے کہ وجود باری تعالٰی کے کلامی دلائل پر قد یم وجدید ہر طرح کے فلسفیوں نے تحفظات کا اظہار کیا ہے۔ اور یہ ایک حقیقت کے طور پر مانا جارہا ہے کہ وجود باری تعالٰی کے اثبات کے کلامی دلائل اپنے مدعامیں ناکام ہیں اس لئے خداکانہ ہونااس کے ہونے سے زیادہ ریشنل ہے۔ دور حساضر کے ملحدین کی اکت ریت نے اسس وہم کی بنیاد پر مذہب کور کے کسیا ہے۔ دور حساضر کے ملحدین کی اکت ریت نے اسس وہم کی بنیاد پر مذہب کور کے کسیا ہے۔

# الحادكے معاشر تی ذرائع اوران كاسد باب

حافظ جمشيدابن جنيد

ہمارے معاشرے میں الحاد کے جو محر کات ہیں ان پر گفتگو سے قبل میں الحاد کے ابتدائی دور سے اب تک بڑھنے کے جوعوامل ہیں ان پر بات کر تاہوں. میں الحاد کے عوامل کو تین ادوار میں تقسیم کر تاہوں

#### ا)ابتداء

اسکو با قاعدہ 17 صدی سے شار کیا جاتا ہے اس دور میں الحاد کے محرکات میں سب سے بنیادی سبب مذہبی تعصب اور ظلم تھاجو کہ عیسائی کلیسائی حکمر انی کی بناء پر تھاکیو نکہ عیسائی مذہب اپنی اصل سے بالکل ہٹ چکا تھا جس وجہ سے وہ خدا کے پیغام کو بھول کر نفس پر ستی میں مبتلا ہوئے اور انہوں نے انسانیت کے تشخص کو بھی پیاال کیا۔ کلیسا کے مظالم نے بہت سے اذہان میں مذہب کے بارے میں تشکیک پیدا کر دی جو لوگ بچھ حد تک مذہب کومانے تھے لیکن مذہب والوں سے تنگ تھے انہوں نے نیافرقہ پر وٹسٹنٹ ایجاد کیا جس کو کلیساکا باغی بھی کہا جاتا ہے لیکن جومطالقا مذہب سے بیز ار ہو چکے تھے وہ لوگ الحاد کی طرف چلے گئے یہ الحاد کا ابتدائی دور تھا

#### ۲)وسط

18 صدی کے اوا خرسے اس دور کا آغاز ہوتا ہے یہ دور وہ ہے جس میں تحقیقات کاد خل ہے اس دور میں بہت سے مغربی علماء نے مشرقی علوم کو سیکھ کران پر تحقیق شروع کی ان لوگوں کو مستشر قین Orientalists کہا جاتا ہے ان لوگوں میں ایک طبقہ عیسائی ویہودی تھا جو کہ غیر جا نبدار ہونے کی بجائے جانبدار بن گئے اور اسلام اور مسلمانوں پر اپنی تنقیدات کی بوچھاڑ کر دی انکے اعتراضات کا ایک حصہ تو بالکل خیالی تھا جس کا اسلام سے بالکل بھی تعلق نہ تھا خیر اس دور میں مشرقی ممالک میں بھی تشکیک کا دروازہ کھل گیا

#### ۳)حاضر

سابقہ گفتگوایک تمہید کے طور پر تھی جس سے عصر حاضر کے عوامل سمجھنے میں آسانی رہے گی موجودہ دور میں الحاد کے بڑھنے کے درج ذیل عوامل ہیں:

# ا)اہل علم کی عدم توجہ

یورپ میں جدت پیند طبقے عروج پکڑر ہے تھے جس سے مشرقی لوگ بھی متاثر ہوکر خود کو ماڈرن کرنا پیند کرنے گئے اس صور تحال میں بہت سے سوالات نے نوجوان نسل کو تشکیک میں مبتلا کردیااب وہ اپنے سوالات اپنے قریبی ان علاء سے پوچھتے جو در حقیقت مکمل عالم نہ تھے جس کی وجہ سے وہ جو ابات نہ دیتے اور نوجوان آخر کار ارتداد کے ہاتھ لگ جاتے

#### ۲)سائنژم

سائنسی اکتشافات نے جب فلکیات کے چندرازافشاں کیے تواسکو عار بناکر ملحدین نے مذہب کو دقیانوسی اور سائنس کا مخالف ثابت کرنے کی بھرپور کوشش کی اس کشکش میں وہ لوگ ارتداد کا شکار ہوئے جو سائنس کی غیر حتمی باتوں کو بھی مذہب پرتر جیح دیتے تھے

#### ۳)میڈیا

ہمارے معاشرے میں مذہب بیزاری کی روایت فلم سازی اور ڈرامہ کے ذریعے بھی کی گئی جس سے آپ بھی واقف ہیں کہ جس طرح ذہن سازی کا کام ان سے لیاجاتاہے

#### ۴)جدیدافکار

اس میں وہ تمام طبقات شامل ہیں جو مذہب میں جدت پیند ہیں کیو نکہ الحاد کوایک راستہ یہ گروہ بھی مہیا کر تاہے کہیں نصوص کاانکار کرتاہے تو کہیں ماخذ دین کا جس کی وجہ سے اسلام کی بنیادی چیزوں کے بارے میں منسلک لوگوں کے ذہن تشکیک میں مبتلا ہو جاتے ہیں

# سدباب کی صورتیں

الحادایک تصوراتی بیاری ہے اس بیاری کا بھی سد باب ممکن ہے جس کے لیے ہم چند صور تیں ذکر کرتے ہیں

#### ا) تقابل اديان

اس شعبہ پر کام کی کی وجہ سے نوجوان نسل اسلام کو بھی دیگر مذاہب کی طرح دیکھتی ہے جیسے ہر مذہب کے فرقے یا کتب ہیں اسلام میں بھی ہے وہ لوگ گمان کر بیٹھتے ہیں کہ اسلام بھی رسمی مذہب ہی ہے جوانسان کا بنایا ہوا ہے جبکہ اسلام کادیگر مذاہب سے یا بانیان مذاہب کا آقائے دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے دیگر کتب کا قرآن مجید سے نقابل کروایا جائے تو اسلام کی حقانیت ہر ایک پر روز روشن کی طرح عیاں ہو جائے گی مثال کے طور پر مجید سے نقابل کروایا جائے تو اسلام کی حقانیت ہر ایک پر روز روشن کی طرح عیاں ہو جائے گی مثال کے طور پر 1933 میں ایک مجلہ شائع ہوتا تھا جس کا نام Slamic Review تھا اس میں نو مسلم شخصیات اپناو قعہ بیان کرتی تھیں کہ کس طرح انہوں نے دیگر مذاہب سے اسلام کا نقابل کیا اور اسکو سچا جانا تقریباً 200 کے قریب معروف افراد سے جنہوں نے ایک تحقیقات سے اسلام قبول کیا تو ضرور ی ہے اس شعبہ میں موجود لوگ اور دیگر اہل علم اس یہ حقیق کام پیش کریں

# ۲)سائنس اوراسلام

اس موضوع کو بالکل واضح کرنے کی ضرورت ہے کیو نکہ ایک مذہبی طبقہ سائنس کو بالکل ہی غلط قرار دیتا ہے جس کی وجہ سے نوجوان انکو تنگ نظر سمجھ کر اسلام کے مخالف ہو جاتے ہیں اور ایک طبقہ سیکولر بن جاتا ہے کہ مذہب اور سائنس کو جدار کھو دونوں ایک دوسرے میں مداخلت نہیں کر سکتے ہیں جبکہ سائنس صرف ایک مذہب ہر چیز کے Tool ہے جو ہمیں ہر چیز کے بارے میں اٹھنے والے سوال How کیسے ؟کاجواب دیتی ہے جبکہ مذہب ہر چیز کے بارے میں اٹھنے والے سوال کا جو اب دیتا ہے یہ فرق واضح کرنے کی اشد ضرورت ہے یونیورسٹی کے طلبہ اسی غلط فہمی کی بناء پر مشکک ہوجاتے ہیں

#### س)الحاد كامطالعه

الحاد کا اصل نظریہ کیا ہے؟ الحاد کی تاریخ کیا ہے؟ الحاد کے مقاصد کیا ہیں؟ کیا الحاد نظام حیات مہیا کرتا ہے؟
ان جیسے سوالات پر ہمیں خود کام کر کے نوجوان نسل کو دکھانا چاہیے کہ الحاد کی اصل صورت کیا ہے کیونکہ وہ صرف ملحدین سے اسلام مخالف مواد لیکر گر اہ ہوجاتے ہیں لیکن انکوعلم نہیں ہوتا کہ الحاد خود کیا چیز ہے؟ وہ مذہب کو توانسانیت کا مخالف سمجھ لیتے ہیں لیکن تاریخ سے ناوا قفیت کی وجہ سے اس بات سے نابلد ہوتے ہیں کہ تاریخ میں

انسانیت کے سب سے بڑے قتل الحاد کے ہاتھوں ہوئے لہذااس سے پہلے کہ نوجوان انکے اعتراضات سن کر متشکک ہوںا نکو پہلے سے الحاد کا بتادیا جائے کہ بیہ کتنی خطرناک چیز ہے جوانسان کو جانور بنادیتی ہے ۴)جوابات

ملحدین کے بنیادی اعتراضات پر ایک جامع کتاب لکھی جائے جس پر تمام مکاتب فکر اتفاق کر کے اس پر تقاریظ کلھیں جس سے یہ تاثر بھی ختم ہو جائے کہ ملحدین کے اعتراضات کا جواب ہر فرقے کا اپناہے کو کی دوسرے کی بات نہیں مانتاوغیرہ

#### ۵)مكالمات

ہمارے سنجیدہ اسک؛ لرز کو آگے بڑھ کر معروف ملحدین سے مکالمات کرنے چاہیے جیسے حمزہ ایندریاس تزار تزس، دانیال، مفتی یاسر ندیم واجدی صاحب وغیرہ کررہے ہیں کیونکہ ایسانہ کیا جائے تو یہ تاثر جاتاہے کہ ان سے بات کرنے والا کوئی نہیں جس سے نوجوان کبھی متاثر بھی ہو جاتے ہیں لہذااس پر بھی کام ہوناچاہیے

# سد باب کی اہمیت

اس کاسد باب کرنااور دین کاد فاع کرناہے اس کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگا یا جاسکتا ہے کہ مفتی ضیاء احمد قادری صاحب اپنی تفییر ناموس رسالت میں لکھتے ہیں کہ "فرض عبادت سے افضل دین کا دفاع ہے"اس سے بڑھ کر تواور کچھ نہیں کہا جاسکتا ہے آج کل سر د جنگ کا زمانہ ہے آجکل نظریاتی جنگ کا میدان ہے اگر ہم سد باب کے لیے ان نظریاتی صور تول کو نہیں اپناتے تو نتیجہ آپ کے سامنے ہے

# وجودِ خدا کاانکار ناممکن ہے

#### محداسامه مصطفائي

خداکے وجود کاسوال ہمیشہ سے انسانی فکر کامر کزی نکتہ رہاہے۔ لیکن یہ سوال در حقیقت "وجود" کے انکار یااقرار سے زیادہ اس کے تصور کی تفہیم سے جڑا ہواہے۔ کوئی بھی سنجیدہ فلسفی یا حقیقی سائنس دان ایسا نہیں جس نے مطلقاً خدا کے انکار کا عقلی مقدمہ قائم کیا ہو، کیونکہ انکار کا مطلب یہ ہوگا کہ ہم حقیقت کے کسی نہ کسی درجے میں خود کوخود کفیل، مکمل اور کسی خارجی اصول کے مختاج نہ مانیں۔ اور یہ دعویٰ نہ فلسفے میں ثابت کیا جاسکا، نہ سائنس میں۔

اصل اختلاف اس بات پرہے کہ "خدا" ہے مراد کیا ہے۔ پچھ لوگ اس کا نئات کوبی الوہیت کا مظہر سیجھے ہیں،
یعنی وہ اسے خود اپنا سبب اور اپنی غایت قرار دیے ہیں۔ یہ وہی تصور ہے جوبینتھیزم (Pantheism) کے نام ہے
جاناجاتا ہے، جہاں کا نئات ہی سب پچھ ہے اور اس سے باہر کسی ذی شعور ،ار ادے کے حامل خالق کی کوئی گنجائش
نہیں۔ دوسری طرف، ایک دوسر انظریہ ہے جواس کا نئات کو ایک مستقل وجو در کھنے والی ہستی کی تخلیق سمجھتا
ہے، یعنی وہ ایک ماور ائی، قادرِ مطلق اور شعور وار ادے سے لبریز ذات کو اس کا خالق تسلیم کرتا ہے۔
اگر ہم عقلی بنیاد پر تجربہ کریں تو یہ سوال خود پیدا ہوتا ہے کہ: کیامادی کا نئات، جو مسلسل تغیر پذیر ہے، خود اپنا
سبب ہو سکتی ہے؟ کیا تغیر، جے ہم ہر لمحہ دیکھتے ہیں، کسی ماور ائی، غیر متغیر حقیقت کا مختاج نہیں؟ فلنے میں علت و
معلول (Cause and Effect) کا بنیاد کی اصول یہی کہتا ہے کہ ہم حادثہ کسی علت کا مختاج نہیں اور یہ سلسلہ
لا متناہی نہیں جاسکتا، کیو تکہ اگر ہر چیز کسی اور پر مو قوف ہو تو کہیں نہ کہیں ایک الیی حقیقت کا ہونا ضرور کی ہوگا جو
لا متناہی نہیں جاسکتا، کیو تکہ اگر ہر چیز کسی اور پر مو قوف ہو تو کہیں نہ کہیں ایک الیی حقیقت کا ہونا ضرور کی ہوگا جو
لا متناہی نہیں جاسکتا، کیو تکہ اگر ہر چیز کسی اور پر مو قوف ہو تو کہیں نہ کہیں ایک الیی حقیقت کا ہونا ضرور کی ہوگا جو

یمی وہ نکتہ ہے جہاں خداکا تصور محض ایک مذہبی عقیدہ نہیں رہتا، بلکہ ایک منطقی وعقلی ضرورت بن جاتا ہے۔ پس،اختلاف در حقیقت اس بات پر نہیں کہ "کسی" حقیقت کا وجود ہے یا نہیں، بلکہ اس پرہے کہ وہ حقیقت کیا ہے: ایک اند ھی مادی قوت، یاایک زندہ، باشعور،اورارادے والی ذات؟"

# هندومت كاتصورالهيت اوربت پرستي

محدذ والقرنين البريلوي

ہندو مذہب میں خُداکا تصور تقریباً تمام مذاہب سے الگ ہے، ہندو مذہب میں ایک خُدانہیں بلکہ کئی ہزار خُداہیں، ہر چیز کا کوئی نہ کوئی الگ خُداہے، اور ہندوؤں نے ان تمام خُداؤں کی کوئی ناکوئی مورتی (مجسمہ/بُت/تصویر) بنا رکھی ہے کہ فُلاں بھگوان کی مورتی ہے بعنی یہ بھگوان ایساد کھائی دیتا ہے۔

جبکہ ہندو مذہب کی کتب کی تعلیمات اس تصور کے بالکل اُلٹ ہیں، جہاں ہندوؤں نے بھگوان کی کئی مورتیاں بنا رکھی ہیں، وہیں پر دوسری طرف ہندو کتب کے مطابق بھگوان کو کسی نے مجھی نہیں دیکھااور نہ ہی اُس کی کوئی تصویر یامورتی ہے،

#### ذیل میں ہندوکتب کی عبارات مُلاحظہ فرمائیں۔

ہندوؤں کی سب سے معتبر کتاب "Yajurveda" جو ہندوؤں کے مطابق 1200 سے 800 قبل از مسے میں لکھی گئی میں لکھاہے!

."There is none and nothing like Him, no picture, no icon"

ترجمہ:

''اس ( بھگوان/خُدا) جبیبا کوئی اور کچھ نہیں، نہ کوئی تصویر، نہ کوئی مورتی''۔ <sup>2</sup>

یجروید میں ایک اور مقام پرہے!

."The Supreme Soul is without body, pure and sinless"<sup>3</sup>

ترجمہ:

2 يجرويد، باب32، فقره 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yajurveda, Chapter 32, Verse 3

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>(Yajurveda, Chapter 40, Verse 8)

''روحِ اعلیٰ (بھگوان) جسم کے بغیر، پاک اور بے گناہ ہے''۔

اسس سے ثابت ہوتا ہے کہ ہندو مذہب کی تعلیمات کے مطابق ہمسگوان (خُدا) کا سے ہی کوئی جسگوان کو ایک سے ہی کوئی جسگوان کو ایک اسے ہی کوئی جسم ہے اور سے ہی کوئی تصویر یا مورتی، جبکہ ہندوؤں نے بھسگوان کو ایک انسانی جسم دے کراسس کی مورتیاں بنار کھی ہیں جسس کووہ پوجتے ہیں۔

ہندوؤں کی ایک اور معتبر کتاب "Svetasvatara Upanishad" جو ہندوؤں کے مطابق 500 سے 400 قبل از مسے میں لکھی گئی میں لکھاہے!

"We call Him Great Glory, but there's no image of Him. He can be seen, not with the eyes, but with consciousness<sup>4</sup>."

زجمه:

''ہم اُسے (بھگوان/خُداکو) عظیم الثان کہتے ہیں، لیکن اس کی کوئی تصویر/مورتی نہیں ہے،اسے آنکھوں سے نہیں دیکھا جاسکتا ہے (یعنی صرف محسوس کیا جاسکتا ہے)''۔ اس ہندو صحیفے کے مطابق بھی بھگوان کی کوئی تصویر یا مورتی نہیں اور نہ ہی کوئی اُس کو جسم کی آنکھ سے دیکھ سکتا ہے۔

ایک ہندومصنف"Sanjay Sonawani" بھی اپنی کتاب "Sanjay Sonawani" میں لکھتاہے!

"we do not find any reference to the idol worship. Rather idolatry appears to be prohibited in the Vedic religion, "Na tasya Pratima asti" (There is no image of Him.) [Yajurveda 32:3]<sup>5</sup>."

ترجمه:

<sup>4</sup>( Svetasvatara Upanishad, Chapter 4, Verse 18

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Origin of Vedic Religion, Chapter 3, Page 70

''ہمیں بت پرستی کا کوئی اشارہ نہیں ماتا، بلکہ بت پرستی ویدک مذہب میں ممنوع دکھائی دیتی ہے (آگے مصنف بجروید کی عبارت نقل کرتاہے کہ )اُس (بھگوان) کی کوئی تصویر نہیں ہے''۔ آگے لکھتاہے!

".The God has no image because to Vedics He is formless"<sup>6</sup>:جمه:

''خدا کی کوئی تصویر /موتی نہیں ہے کیو نکہ وید کوں کے مطابق وہ بے شکل وصورت ہے''۔

ایک اور ہندو راہب اور مصنف "Swami Vivekananda" این کتاب "Saving" این کتاب "Swami Vivekananda" ایک اور ہندو راہب اور مصنف "Humanity" میں 'دہندواز میں خُداکا تصور''بیان کرتے ہوئے لکھتاہے!

"There is no likeness of Him. The following verses from the Upanishad allude to the inability of man to imagine God in a particular form, His form is not to be seen, no one sees Him with the eye<sup>7</sup>."

زجمه:

''اس کی کوئی مورت نہیں ہے۔اپنشد کی مندرجہ ذیل آیات انسان کے خدا کو کسی خاص شکل میں تصور کرنے سے قاصر ہونے کی طرف اشارہ کرتی ہیں، (پھر اپنشد کی ایک اور عبارت نقل کرتا ہے کہ )اس کا وجود دکھائی نہیں دیتا، کوئی اُسے آئکھ سے نہیں دیکھ سکتا''۔

#### الحصل كلام

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہندورا ہب بھی اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ بھگوان (خُدا) کی کوئی مورتی نہیں ، نہ ہی اُس کو کسی صورت میں تصور کیا جاسکتا ہے ، بلکہ ویدک تعلیمات میں بُت پر ستی کا کوئی ثبوت موجود نہیں کہ بھگوان کی مورتیاں بناکراُن کو پوجاجائے۔

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Origin of Vedic Religion, Chapter 3, Page 71

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Saving Humanity, Page 111

ان دلائل سے ثابت ہوتا ہے کہ ہندو تعلیمات کے مطابق بھگوان (خُدا) کو کسی نے نہیں دیکھا، نہ ہی وہ کوئی جسم رکھتا ہے، نہ ہی اُس کی کوئی تصویر یا مورتی ہے، اس لیے ہندوؤں کو چاہیے کہ اپنی کتب کی تعلیمات پر عمل کرتے ہوئے حق کو قبول کریں اور ان مورتیوں کے جال سے خود کو بچائیں۔

# معرکه مذہب وسائنس

Book Name: A History of Conflict between Religion and Science

محمر ياسر مشتاق

مصنف؛ ڈاکٹر جان ولیم ڈریپر متر جم؛ مولانا ظفر علی خان مقدمہ؛ بابائے اُردومولاناعبدالحق صاحب

# کتاب کااُر دوتر جمہ جو کہ مولا ناظفر علی خان صاحب نے کیااس کے متعلق بابائے اُر دو کی رائے ملاحظہ فرمائیں:

میں اس موقع پر اس امر کا اظہار واجب سمجھتا ہوں کہ اس کتاب کا ترجمہ ایباہوا ہے کہ اُردوزبان میں یادگار ہے گا۔ جہاں تک میر اعلم ہے اُردوزبان میں یہ پہلی علمی کتاب ہے جس میں اصل کتاب کے زور اور فصاحت کو بعینہ قائم رکھا گیا ہے۔ اس کتاب کے ترجے میں دو بڑی مشکلیں تھیں ایک تو علمی اصطلاحات و علمی مباحث دو سری زبان کی خوبی و فصاحت ۔ اُردوزبان میں ان دونوں چیزوں کو قائم رکھنا بہت دشوار کام تھا۔ مگر مولانا ظفر علی خان صاحب نے جو در حقیقت قابل مبارک باد ہیں اس مشکل کو نہایت خوبی سے آسان کر دیا ہے لیکن یہ اس سے ہو سکتا ہے جس کے قلم میں اس قدر زور اور جے زبان پر اس قدر قدرت ہو جیسی فاضل مترجم کو حاصل ہے۔ اپنے موضوع کے لحاظ سے کتاب تو ویسے ہی بہترین تھی مزید اس پر بابائے اُردوڈا کٹر مولوی عبد الحق صاحب کے مبسوط عالمانہ مقدمہ نے سونے پر سہاگا والاکام کیا چنانچہ مذہب اور سائنس کے مابین مفاہانہ نظرو فکر کے لیے مبسوط عالمانہ مقدمہ نے سونے پر سہاگا والاکام کیا چنانچہ مذہب اور سائنس کے مابین مفاہانہ نظرو فکر کے لیے جہاں بلند پایہ عالم ہونا شرط تھا وہیں اس امتیازی مسند پر متمکن ہونے کے لیے وسعت ِ نظر و قلب جیسے اوصاف کا وجود بھی ناگزیر تھا۔

#### چنداقتباسات ملاحظه فرمائيں

- 1) مذہب اور سائنس کی معرکہ آرائی پر فاضل مصنف ڈاکٹر ڈریپر نے دنیا کے تمام علوم، مذاہب اور انسانی فطرت پرایسی غائر اور وسیع نظر ڈالی ہے کہ گویادریا کو کوزے میں بند کر دیاہے۔
- 2) جذبات کا کام عقل کو تحریک دیناہے جبکہ عقل کا کام جذبات کو اعتدال پر لاناہے وہ ایک دوسرے کی امداد کے لیے ہیں نہ کہ زائل کرنے کے لیے۔
- 3) مذہب کاکام عقل اور جذبات میں اتحاد پیدا کرنا، ظاہر وباطن میں موافقت قائم رکھنا، ایک دوسرے کو حدِ اعتدال سے نہ بڑھنے دینا جسم کے افعال کو عقل وجذبات کے زیرِ حکومت رکھنا مذہب کاکام ہے۔
- 4) انسان کو فطر تاً دو چیز وں کی ضرورت ہوتی ہے ایک علم کی، دوسری محبت کی، علم کا تعلق عقل سے ہے اور محبت کا جذبات سے، عقل چاہتی ہے کہ سب میرے تابع ہوں اور میرے اشارے پر چلیں۔ جذبات کہتے ہیں کہ ہم سب کو د باکر رکھیں اور من مانی حکومت کریں۔
- ند ہب کا تعلق ان دونوں سے ہے وہ عقل سے جذبات کی روک تھام کا کام لیتا ہے اور جذبات سے عقل کے ہوش وحواس درست کرتا ہے۔
- 5) سائنس اور مذہب میں اختلاف اور مخالفت کیوں ہے ؟؟ غور کرنے پر معلوم ہو گا کہ اس اختلاف و مخالفت کی کوئی وجہ نہیں ہیہ محض غلط فنہی پر مبنی ہے۔

بعض اہلِ سائنس جنہیں خدانے اعلی دماغ عطا کیا ہے یہ سمجھتے جاتے ہیں کہ مذہب اور سائنس میں کوئی مخالفت نہیں اور وہ اس مادی عالم کے پرے ایک اور عالم کے بھی قائل ہوتے جاتے ہیں۔

#### سلوب مصنف؛

مذہب اور سائنس کی تاریخی مخاصمت کے حوالے سے اس کتاب میں مصنف نے مختلف مقامات پر حسبِ ضرورت مختلف اسالیب اختیار کیے ہیں۔

چنانچہ تعار فی، تجزیاتی و تنقیدی انداز اختیار کیاہے تو کہیں تحقیقی انداز اپنایاہے۔

مضمون زیرِ بحث پراس طور سے نظر ڈالتے وقت میں (مصنف) نے معتدل یا متوسط آراء کو معرض بحث میں لانا ضروری خیال نہیں کیا۔اس لیے کہ اگرچہ فی نفسہ ان کے قیمتی و گرانمایہ ہونے میں شک نہیں لیکن اس قسم کے مباحث میں غیر طرف دار اور انصاف پیند ناظرین کو اعتدال پیندوں سے نہیں بلکہ انتہا پیندوں سے بحث ہوتی ہے اور انتہا پیندوں کی افراط و تفریط ہی سے نتائج مرتب ہو سکتے ہیں

چنانچ یہی وجہ ہے کہ میں (مصنف) نے مسیحیت کی دوبڑی شاخوں یعنی کلیسائے پروٹسٹنٹ اور کلیسائے یونان کا ذکر بہت کم کیا ہے۔ ثانی الذکر نے سائنس کے احیا کے وقت سے ترقی علوم وفنون کی بھی مخالفت نہیں کی بلکہ الٹا اس کا خیر مقدم کیا ہے۔

جبکہ ڈاکٹر مولوی عبدالحق صاحب کہتے ہیں کہ فاضل ڈاکٹر (ڈریپر)نے ایک بڑی غلطی کھائی ہے وہ یہ کہ جسے وہ مذہب کہتے ہیں وہ در حقیقت مذہب نہیں بلکہ رومن ازم ہے اور جتنے حملے بھی انہوں نے مذہب پر کیے ہیں وہ بلاشبہ رومن ازم پر ہیں مذہب پر نہیں۔ بلکہ میں (عبدالحق)

یہاں تک کہتا ہوں کہ عام مذہب تو کیا خود مسے کے مذہب پر بھی ان حملوں کا اطلاق نہیں ہو سکتا۔

#### كتاب ير تبصره؛

- جدید ذہن کے چنداشکالات اور مغالطے
- ندہب، میشہ سائنس کی تردید کرتاہے
- مذہب سائنسی ایجادات کی مخالفت کرتاہے
  - مذہب انسان کوست اور کاہل بنادیتاہے
- ندہب انسانی تدن کو جمود کا شکار کر دیتاہے
- ندہب اور سائنس کا اجتماع ناممکنات میں سے ہے
- مذہب انسانی فکر کی نشوونماکو پابند سلاسل کر دیتاہے
  - ندېب مادې تر قی کوروک دیتا ہے۔۔ وغیرہ وغیرہ

یہ سب بورپ میں پاپائیت اور رومن ازم کے خلاف سائنس اور فلسفہ کی مزاحمتی تحریکوں کے نتیجے میں پیدا ہونے والی فکر کانسلسل ہے جود نیا بھر کے مسلم وغیر مسلم ممالک میں شکل وصورت بدل بدل کر نمودار ہو تار ہتا ہے۔

کسی بھی سیاسی، ساجی، معاشی و معاشر تی مسئلے کو مختلف پہلوؤں سے دیکھااور پر کھا جاسکتا ہے ہمارے پیش نظراس وقت جدیدیت سے متعلق مختلف فکری تحریکوں کے نتیجے میں ہمارے ہاں در آنے والے غیر اسلامی افکار و نظریات کاتاریخی پسِ منظرہے۔

ہم اپنے ارد گرد مختلف افکار و نظریات کی حامل سیاس، ساجی، مذہبی و مسلکی تحریکوں کامشاہدہ اپنی روز مرہ زندگی میں کرتے رہتے ہیں۔ ان سب تحریکوں کا ایک خاص تاریخی پس منظر ہوتا ہے۔ کسی بھی تحریک اور اس سے متعلق نظر و فکر کو کماحقہ سمجھنے کے لیے موجودہ احوال کے ساتھ ساتھ اس مخصوص تاریخی پس منظر کا مطالعہ بھی ناگزیر ہوتا ہے جس میں وہ تحریک پروان چڑھی ہوتی ہے۔

(جملہ مُعترِضہ کے طور پریہاں یہ بات بیان کر دینا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ علماء کرام اور وارثینِ محراب و منبر کے لیے متعدد وجوہ کی بناپر جدیدیت کا مطالعہ نا گزیر ہے۔

جدید ذہن کے شبہات اورا شکالات کا آپ اسی وقت سامنا کر سکتے ہیں جب آپ نے جدیدیت کا مطالعہ کرر کھا ہو جبکہ مطالعہ نہ ہونے کی صورت میں سوال پر پابندی کی فکر کورائج کرنے میں آپ پیش پیش دیکھائیں دیں گے حالا نکہ سوال پر پابندی مسائل کا حل بلکل نہیں بلکہ اس سے وہی مسائل ایک عرصہ کے بعد زیادہ خطرناک روپ اختیار کرکے نمود ار ہوتے ہیں۔۔اور پاپائیت کی تاریخ کا مطالعہ کرنے والوں سے یہ بات بلکل مخفی نہیں )۔۔۔

#### معزز قارئين كرام!!

یورپ کی نشاۃ ثانیہ کے بعد بہت سے معاملات میں یورپ نے مثالی ترقی کی بلخضوص سائنسی علوم و فنون اور جدید ایجادات واکتشافات کے میادین میں۔ دنیا بھر کی مسلم و غیر مسلم اقوام نے یورپ کی اس ترقی سے مختلف صور توں میں استفادہ کیا۔ اس تمام تربین الا قوامی صور تحال میں یور پین تہذیب و تدن کواسی طرح غلبہ حاصل ہو گیاجو کسی زمانے میں ہمہ جہت فتوحات کے نتیج میں مسلمانوں کو حاصل ہوا تھا نتیجتا مسلمانوں نے اقوام عالم کے مرکز و محورکی حیثیت اختیار کرلی تھی۔

لیکن ایک فرق جود و نوں میں واضح طور پر دیکھا گیاوہ یہ ہے کہ مغربی اقوام نے جب مسلمانوں سے اکتسابِ فیض کیا توانہوں نے کبھی اسلامی تہذیب و تمدن کو عملًا قبول نہیں کیا۔ ظاہری خد و خال تو رہے اپنی جگہ مغربی اقوام نے اس معاملے میں اس حد تک اہتمام کیا کہ مسلمانوں سے علمی استفادہ کرتے ہوئے اور اہم ترین علوم و فنون کو اپنی زبانوں میں منتقل کرتے ہوئے ان میں سے اسلامی رنگ کو زائل کرنے کا خصوصی التزام کیا جبکہ یورپین اقوام کی ترقی کے بعد مسلمانوں کے بجہ سائنسی علوم و فنون میں ترقی کے بعد مسلمانوں کے جائے یہ کہ سائنسی علوم و فنون میں ترقی کرنے کے لیے یورپ سے استفادہ کرتے اسے ثانوی درجے پر رکھتے ہوئے مغربی تہذیب و تمدن کو گلے سے لگانے کو ترقی کی راہ میں بڑی رکاوٹ قرار دے کر لگانے کو ترقی کا نام دے کر اپنی تہذیب و تمدن اور مذہبی و سیاجی اقدار کو ترقی کی راہ میں بڑی رکاوٹ قرار دے کر کیں پہنے ڈال دیا۔

اہلِ علم کے ہاں عام طور پر بیان کیا جاتا ہے کہ یو نانی مفکرین علوم وفنون کا پنج بونے والے تھے پھر اس پنج کو صحت مند اور توانا پودا بنانے کا شرف مسلمانوں کو حاصل رہا۔ پھر اس صحت مند پودے کا پھل دار در خت بننے تک کاسفر یورپ کی رہیں منت رہاہے۔

تیسرے مرحلے پر یعنی پھل دار درخت بننے کے مرحلے میں پور پین سائنسدانوں کو پاپائیت کی جانب سے جن پر بیٹانیوں، آزمائشوں، رکاوٹوں، مصیبتوں اور مظالم کاسامنا کر ناپڑاا نہیں انسانی تاریخ کا المیہ تصور کیا جاتا ہے اس المیہ کے نتیج میں بہت ہی مزاحمتی نظری و فکری تحریکوں نے جنم لیا۔ اس المیہ کو چونکہ پورپ میں مذہب و سائنس کی معرکہ آرائی کے طور پر دیکھا گیا تھا۔ تاریخ کا مطالعہ ہمیں بتاتا ہے کہ اس موقع پر سائنس کو واضح فتح حاصل ہوئی اور بور پین اقوام نے شعوری اور غیر شعوری طور پر رومن ازم (مسجیت) کی شکست کو تمام مذاہب کی شکست اور تمام مذاہب کی شکست کو تمام مذاہب کی شکست اور تمام مذاہب کے مقابل سائنس کی فتح تصور کیا۔

چنانچہ یہ بلکل واضح ہے کہ مغرب میں علوم و فنون اور سائنسی ایجادات واکتشافات کا حصول بابائیت کے خلاف ان نظری و فکری مزاحمتی تحریکوں کے نتیج میں ممکن ہو سکاجو مغربی اقوام کی سَرِشْت کا حصہ بن گئیں تھیں۔ لیکن لیکن لیکن

مسلمانوں کا مخصوص گروہ اسس معساملے مسیں بہت زیادہ معنا لطے کاشے کار دیکھائی دیت

7

# چنانجیہ ہے لوگ سب سے اول جس عضلطی مسیں مبتلا ہیں وہ ہے کہ

جدید علوم و فنون، سائنسی ایجادات واکتشافات اور مادی ترقی کے مختلف میدانوں میں ترقی کے لیے مغربی تہذیب و تدن کی کامل اتباع کو بنیادی شرط قرار دیتے ہیں جبکہ ہم پہلے ہی اس چیز کو بیان کر چکے ہیں کہ مغربی اقوام نے مسلمانوں سے علمی و سائنسی اور دیگر شعبہ ہائے زندگی میں استفادہ کرتے ہوئے مسلمانوں کی تہذیب و تدن کو ہر گز قبول نہیں کیا تھا یعنی دیگر اقوام سے علمی، سائنسی اور دیگر شعبہ ہائے زندگی میں استفادہ کرنے کے لیے تہذیب و تدن میں بھی اسی قوم کی اتباع کو بنیادی شرط قرار دینا خود دار قوموں کا شیوہ نہیں ہوا کر تا بلکہ دنیا بھر میں اس اندانِ فکر کو ذہنی مرعوبیت و مغلوبیت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

# مسلمانوں کا ہے مخصوص گروہ جس دوسسری عناط فہمی کاشکارہے وہ ہے کہ

پاپائیت کی طرح دینِ اسلام بھی سائنسی علوم و فنون اور جدید ایجادات واختر اعات کی مخالفت کو ضرور می سمجھتا ہے اور اسلامی تعلیمات کو درایت کے پیانوں پر ماپنے سے پہلوتھی کرتا ہے۔ ،

الجواب

- اولاً؛ ند کورہ فکر قرآن وحدیث کی تعلیمات سے عدم واقفیت کا نتیجہ ہے۔
- ثانیاً؛اسلام سے متعلق مذکورہ فکر تاریخی حقائق سے عدم واقفیت کی وجہ سے ہے۔
- ثالثاً؛ کیایو نانی علوم وفنون کی تروت کواشاعت مسلمانوں کے ہاتھوں سے نہیں ہوئی تھی؟؟
- رابعلہ اسلام کے بنیادی ماخذ قرآن و حدیث کی تدوین و حفاظت کے ساتھ ساتھ اللہ رب العالمین نے مسلم حکمر انوں کے ذریعے یونانی فلفہ و منطق کی عربی زبان میں منتقلی کے نتیجے میں دین اسلام کی بنیادوں کو درایتاً مستحکم کرنے کا اہتمام نہیں فرمایا؟؟
- خامساً؛ کیااللدرب العالمین نے امام ابو منصور ماتریدی، امام اشعری، امام فخر الدین رازی، امام غزالی، شاه ولی الله، امام احمد رضاخان جیسے متبحر علماء کے ذریعے فلاسفہ و مناطقہ کے غرور و تکبر کوخاک میں نہیں ملایا؟؟

#### یورپ کی نِشاقة ثانیہ اور جدیدیت کی تحریکوں کے تاریخی پسِ منظر کاایک دوسرے پہلوسے سر سری جائزہ؛

اصولی بات ہے ہے کہ کوئی بھی حقیقی الہامی مذہب ہواس کی تعلیمات خلافِ عقل نہیں ہوتیں۔ لیکن چونکہ عیسائیت میں کتربیونت کے بعدانتہائی بنیادی عقائد بھی تحریف کاشکار ہوگئے تھے جیسا کہ مصنف جان ولیم ڈریپر نے بیان کیا ہے کہ عیسائیت نے ابتداً بہت ہی مشکلات کے بعد جب روما میں قیصر کے ساتھ اشتر اک سیادت کیا تو مختلف سیاس کی وجہ سے روما میں رائج قدیم بت پرستی کی مختلف شکلوں کو بھی اپناندر داخل کر لیاڈ اکٹر ڈریپر مزید بیان کرتے ہیں کہ مسحیت کے اس طرزِ عمل کے برعکس اسلام نے اپنے بنیادی عقائد توحید ورسالت میں کسی قسم کی کچک کا مظاہرہ نہیں کیا بلکہ اسلام نے مخالف عقائد کو جڑسے اکھاڑ پھینکا۔ اگرچہ مسلمانوں میں بہت سے فرقے نمود ار ہوئے لیکن مسلمان کبھی اسلام کے بنیادی عقائد توحید ورسالت سے نہ بھٹکے۔

#### معزز قارئين كرام!!

جیسا کہ پہلے بیان کیا کہ کوئی بھی حقیقی الہامی مذہب خلافِ عقل عقائد کا مجموعہ نہیں ہوتا کیونکہ وہ خدا کی طرف سے ہوتا ہے لہذااس میں خلافِ عقل عقائد کا پایا جانااس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ وہ مذہب مرورِ زمانہ کے ساتھ ساتھ تحریف کا شکار ہو چکا ہے۔ بہر حال مسجیت نے روما میں صدیوں سے رائج بت پرستی کے مختلف مظاہر سے وسیع بہانے پراثر قبول کیا نتیجتا سسجیت غیر الہامی عقائد و نظریات سے مملوہ و گئی۔

اس سے اگلاکام جیسا کہ تمام مذاہب میں ہوتا ہے یعنی بنیادی عقائد و نظریات کی توضیح و تشریحات کے لیے کتب کی تصنیف و تالیف ۔ اب چو نکہ توضیح و تشریح بھی انہیں غیر الہامی و غیر عقلی عقائد و نظریات کی گئی تھی چنانچہ وہ مزید پیچید گیوں کا شکار ہوتے چلے گئے۔

اس پر متزادیہ کہ مسحیت میں۔۔1) پاپائے اعظم کو معصوم عن الخطااعتقاد کیاجاتا تھا۔۔2) مسحی کونسل کو وسیع اختیارات حاصل تھے۔اس کونسل کے فیصلوں میں اگر سیاہ کے متعلق سفید اور سفید کے متعلق سیاہ ہونے کا فیصلہ صادر کر دیاجاتا تو وہ بھی نافذ العمل ہوتا تھا۔

دوسری طرف مسحیت کو قیصر سے سیاسی اشتراک کی بدولت قوتِ اقتدار بھی حاصل ہو گئی تھی جے مسحیت کی نشر واشاعت کے لیے حسبِ موقع و حسبِ ضرورت استعال کیا گیا۔ بتدر بج مسحیت کو قوت اقتدار اس قدر حاصل ہو گئی کہ مسحیت جوایک وقت میں مصلحت اور باہمی رواداری کی قائل تھی اس نے تعصب و تنگ نظری کو اپنا کواوڑ ھنا بچھو نا بنالیا اور ہر اس فکر و عمل کو جڑ سے اکھاڑ بھینکنے کا تہیہ کر لیاجو مسحی تعلیمات سے تطابق نہ رکھتی تھی۔

اب یہاں سے ارسطواور افلاطون جیسے یونانی فلاسفہ و مفکرین اور ہر اس شخص کی بیخ کئی کا آغاز ہوتا ہے جو ان سے کسی بھی طرح وابستگی رکھتا تھا۔ علم ، شخییق ، جستجو ، سائنس و فلسفہ کا دیس یونان اب متعصب و تنگ نظری کا شکار پاور یوں کی آماجگاہ بن چکا تھا۔ یہ یورپ کے اس عقلی انحطاط کا نقط نہ آغاز ہے جو 1000 سال سے بھی زائد عرصہ کو محیط ہے۔اس 1000 سالاد ورِ اقتدار میں پا پااعظم کی نگر انی میں مسیحیت علم ودانش اور سائنس و فلسفہ کی نیخ کئی کے لیے ہر وہ حربہ استعال کرتی ہے جو انسانی عقل سے متصور ہو سکتا ہے۔ قوتِ اقتدار کے بل ہوتے پر کسی بھی مشکل سے مشکل نہ تھا۔

ظاہر ہے اس طرح کی جکڑ بندیاں ایک وقت تک ہی قائم رکھی جاسکتی تھیں چنانچہ اس کے بعد یورپ میں نیشاقۃ ثانیہ کی تحریکوں کا آغاز ہو تاہے۔ ایسانہیں ہے کہ 1000 سالوں میں کسی نے مسیحیت کے غیر علمی وغیر عقلی رویوں کے خلاف صدائے احتجاج بلند نہ کی ہو۔ ہر زمانے میں چند لوگ ضرور مسیحیت کے علم دشمن رویوں کے خلاف علم بغاوت بلند کرتے تھے لیکن ان کی آواز کلیسائی قوت و ہمہ جہت اقتدار کے سامنے بے وقعت ہوتی تھی۔ اس کے بعد یورپ کی نشاۃ ثانیہ ہوتی ہے اور اس میں بیسیوں تحریکیں حصہ لیتی ہیں جنہیں آج مختلف ناموں سے پہچانا جاتا ہے (جیسا کہ تشکیکیت، عقلیت بیندی، تجربیت بیندی، روشن خیالی، سیکولر ازم، لبر لزم وغیرہ)

یہ اور اس طرح کی دیگر تمام تحریکوں کے رستے اگرچہ مختلف تھے لیکن منز ل سب کی مشترک تھی یعنی مسیحت ( رومن ازم) کو معاشرت، ساجیات، سیاسیات، معاشیات اور دیگر شعبہ ہائے زندگی سے بے دخل کر کے عبادت خانے تک محدود کر دیا جائے۔ بلحضوص ملکی نظم و نسق اور ریاستی پالسیسیز کی تشکیل میں مذہب و مذہبی علاء کے کر دار کو حرفِ غلط کی طرح مٹادیا جائے۔ یہ سوال کہ بلآخر مغربی سائنسدان اور مفکرین مذہب سے اس قدر بیزار کیوں ہوگئے تھے کہ پورے مغربی معاشرے نے مل کر مسحیت کو کلیسا کی چار دیواری تک محدود کرنے کے لیے اپنی کئی نسلوں کواس مشن کی تکمیل کے لیے وقف کیے رکھا۔

در حقیقت اس سوال کا جواب کئی صدیوں میں پھیلا ہواہے بقیہ اس تحریر میں اجمالاً اس کا جواب پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ ڈاکٹر جان ولیم ڈریپر نے اپنی اس کتاب میں مذکورہ سوال کا جواب مکمل تفصیلات کے ساتھ زینت ِقرطاس کیا ہے۔

یہ انسانی فطرت ہے کہ وہ جس بھی ماحول کا حصہ بنتا ہے وہاں سے شعوری و غیر شعوری طور پراثر قبول کرتا ہے۔
اسی طرح کتاب کے مطالعہ سے بھی انسان مختلف طرح کے اثرات قبول کرتا ہے چنانچہ ہمارے معاشرے میں ایسے احباب ہیں جو زندگی بھر مغربی لٹریچر سے تواستفادہ کرتے رہتے ہیں لیکن 1400 سال میں گزرے نامور مسلم مفکرین سے استفادہ کر ناانہیں گوارانہیں ہوتا نتیجتاً محسوس اور غیر محسوس طور پر مغربی مفکرین کی مخصوص منافر بن جانا ہے وائد کی مفارین کی مخصوص منافر بن جانا ہے جوا گر تو فیق ایزدی شامل حال نہ ہو تو تاریکیاں ہی ان کا مقدر کھم تی ہیں۔

بد قتمتی سے پھریہی طبقہ جس نے مغربی مفکرین کی تحریروں میں مذہب (پاپائیت) سے متعلق اسی فکر کا مطالعہ کیا ہوتا جو 1000 سالا مخاصت مذہب وسائنس کے مابین جاری رہی تو چو نکہ انہوں نے مطلقاً مذہب سمجھ کر پڑھا ہوتا ہے نتیجتاً یہ دینِ اسلام سے متعلق بھی وہی طرزِ فکر وعمل اختیار کرتے ہیں۔ حالا نکہ یہ انداز بیک وقت کئ خرابیوں کا مجموعہ ہوتا ہے جیسا کہ سطحیت، کم علمی، تعصب و تنگ نظری وغیرہ

مصنف ڈاکٹر جان ولیم ڈریپر نے مسلمانوں کے علمی ذوق اور رواداری و مسالمت کو مختلف مقامات پربیان کیا بطورِ نمونہ چندا قتباسات ملاحظہ کیجیے:

مسلمانوں کی علم دوستی پر مصنف تجزیه کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ مسلمانوں کا یہ اعلی درجہ کاعلمی مذاق اس وقت تک بھی بدستور قائم رہاجب کہ اندرونی تناز عات اور فسادات کی وجہ سے عربی سلطنت تین جداگانہ حصوں میں تقسیم ہوگئی تھی۔عباسی ایشیامیں، فاطمی مصرمیں اور اموی اندلس میں ایک دوسرے کے سیاسی رقیب تو تھے ہی لیکن علم و حکمت اور انشاکی سرپرستی بھی ہر ایک کی یہی کو شش تھی کہ دوسروں پر فوقیت لے جائے۔ مسلمانوں کے ذوقِ مطالعہ کی نسبت مصنف لکھتے ہیں کہ

خلفائے اندلس کے عظیم الثان کتب خانہ کے نسخوں کی تعداد بتدر تج چھ لا کھ ہو گئ۔ محض اس کی فہرست 44 مجلس میں ستر سر کاری کتب خانے ایسے تھے جن میں جلدوں پر مشتمل تھی۔اس شاہی کتب خانہ خاص کے علاوہ اندلس میں ستر سر کاری کتب خانے ایسے تھے جن میں جاکر کوئی بھی شخص مطالعہ کر سکتا تھا۔

ا یک طبیب کے متعلق روایت مشہور ہے کہ جب سلطانِ بخارانے اسے بلا بھیجاتواس نے وہاں جانے سے اس بناپر انکار کر دیا کہ اس کی کتابوں کی بار بر داری کے لیے چار سواو نٹوں کی ضرورت تھی۔

مصنف نے ان مناظر وواقعات کو بھی قلم بند کیاہے جب600 سوسال تک حکومت کرنے کے بعد مسلمانوں کو اسپین سے بے دخل کیا گیا۔ مصنف نے اس مقام پر مسلمانوں کی مسالمت، رواداری، برداشت جیسے اوصاف کا تقابل کلیسائی پادریوں کی تنگ نظری، تعصب سے کرنے کے بعد اسپین کے مسلمانوں کی تعریف و توصیف جبکہ کلیسائی پادریوں کے ان تاریخی مظالم کوہدفِ تنقید بنایاہے۔

نوٹ؛ ہے۔ کتاب جو کہ ایک عنی رمسلم رائٹ رکی لکھی ہوئی ہے اسس مسیں بہت سے ایس بیان ہیں اسلام ایس بیان ہیں اسلام کے اوائنٹ آن ویوسے صرف عضلطی کہنا کافی نہیں ہوگا بلکہ ان کی حیثیت بلنڈرز کی سی ہے۔ البتہ متابل اطمینان بات ہے کہ مترجب نے اپنے مناصلات حواثی کے ذریعے کافی حد تک ایسے معتامات پر اسلامی تعلیات اور نقطئہ نظر کوواضح کر دیا ہے۔

# شنطوازم (Shintoism): ایک جائزه

محمه عثمان على كالشميري

شنومت دنیا کے قدیم ترین مذاہب میں سے ایک ہے۔ شنٹوازم جاپان کی قدیم نسل یامالو کا قومی مذہب تھا جس کی بنیاد مناظرِ فطرت پر تھی۔ شنتو چینی زبان کا لفظ ہے جس کے معانی خدائی راستہ کے ہے۔ ہندومت کی طرح اس کا کوئی بانی نہیں نہ مقد س تصانیف اور نہ ہی مستند عقائد کا کوئی مجموعہ ہے۔ شنتومت قدرتی مظاہر کی پرستش کا نام ہے۔ جاپانی لوگ ایپ نہیں نہ مقد س تصانیف اور نہ ہی محبوب جاپان کو دنیا میں منفر د قرار دیتے ہوئے شنتومت سکھاتا ہے کہ کوئی اور زمینی خطہ الی نہیں ہے۔ شنتومت سکھاتا ہے کہ کوئی اور زمینی خطہ الی نہیں ہے۔ شنتومہ ہب کا با قاعدہ آغاز تین سوسال قبل مسے میں ہوا۔ اس مذہب میں تیرہ فرقے ہیں اور جاپان کے دوبنیادی عقائد ہیں۔ سرکاری مذہب کی حیثیت حاصل ہے۔ شنتومت کے دوبنیادی عقائد ہیں۔

1, ملک ِ جا پان دیو تاؤں کی سر زمین ہے.

2, جا بان کے لوگ دیو تاؤں کی نسل ہیں۔

#### • کامی کا تصور

"خداکے حوالے سے جاپانیوں کا کوئی اپناتصور نہیں تھابلکہ اس کوہم چینی سینار یو کادہر او کہہ سکتے ہیں۔ چنانچہ جاپانیوں میں بھی آ باواجداد پر ستی اور مظاہر پر ستی کئی صدیوں سے چلی آر ہی ہے۔ "<sup>8</sup>

شنٹوازم کے عقیدہ کی بنیاد در حقیقت زندگی کو طاقت دینے والی قوت کا نام ہے۔ جاپان کے شنٹو ذہب میں اکامی اکا تصور

God سے بلکل مختلف ہے اس لئے شنٹوازم میں روحانی فائدہ کے حصول کے لئے کسی دیوتا کے سامنے دعا نہیں جاتی بلکہ

ان کے مطابق ذاتی کو شش سے اپنی زندگی کو خوشحال اور معاشرہ کو خوبصورت وامن کا گہوارہ بناسکتا ہے۔ البتہ شنٹو کے

ماننے والے اکامی "کوانسان کو تخلیق کرنے والا ضرور مانتے ہیں۔ یہ لوگ "کامی "اور "انسان" میں فرق بھی نہیں کرتے

ان کے مطابق جو فطرت کامی کی ہے وہی انسان کی بھی ہے۔ یہاں انسان سے مراد جاپانی قوم مراد ہے کیونکہ جاپانی کامی کی

8عقاد، ابراهيم ابوالانبياء، دارالر شاد، بيروت، ص88

اولاد ہیں اس لئے صرف یہی کامی بن سکتے ہیں۔ کسی دوسری نسل یا قوم میں سے کوئی بھی انسان کامی نہیں بن سکتا۔ "یہ جاپان کا قومی مذہب ہے جس میں کوئی دوسرایعنی غیر جاپانی داخل نہیں ہو سکتا" <sup>9</sup>

### • شنٹوازم کی مذہبی کتاب

" شنٹوازم ایک موروثی مذہب ہے۔ اس مذہب کی کوئی بنیادی کتاب نہیں، البتہ آٹھویں صدی عیسوی میں ان کے ایک مصلح یا سومار وYasumaro نے اپنے دیوتاؤں کے قصوں کو ایک کتاب میں جمع کیا جس کا نام کو جبکی Ancient Matters ) Kojiki

اس کتاب میں میں جاپان کی قدیم تاریخ اور قومی بہادروں کے کارنامے مبالغے کے ساتھ درج ہیں۔اس کتاب میں جاپان کے شاہی خاندان کو دیو تاؤں کا خاندان بتایا گیاہے۔اس لیے آج بھی جاپانی شہنشاہ کو دیو تاکا درجہ حاصل ہے۔

#### • شنٹوازم کے عقائد

1، شنٹوازم میں معبود کو اکامی <sup>۱۱</sup> کہاجاتا ہے۔

(مشہور جاپانی اسکالر موٹوری ناگا Motoori Norinaga کے مطابق اکامی تمام تراعلی خصوصیات اور خوبیوں کا حامل ہے ان اعلی ترخوبیوں کا مطلب سے ہے کہ وہ ایسی قوت رکھتا ہے جس کے اثرات ہر چیز پر مرتب ہوتے ہیں اور سے کہ کامی انسان سے بہت زیادہ طاقتور ہے )

2، شنٹوازم میں حیات بعداز موت کا کوئی تصور نہیں ہے۔

3، شنتوازم میں عبادات کا کوئی خاص طریقے وضع نہیں ہیں۔

4، شنتوازم کے مطابق جب بھی شنٹو مرتاہے وہ کامی کا درجہ حاصل کرلیتاہے۔

5، شنٹوازم کی تمام کامیوں (دیوتاوں) کواپور وزو Yao Yorozu کہاجاتا ہے۔ نیز کامیوں کی تعداد بھی لا محدود ہے۔ شنٹو ازم میں تمام دیوتاؤں کے علاوہ مقامی دیوتاؤں کے ساتھ ساتھ بزرگوں کی روحوں اور باد شاہوں کی بھی پرستش کی جاتی ہے جو "میلیکیڈو" کہلاتے ہیں ان کو بھی کامی کہاجاتا ہے۔اور ان کی بھی پوجا کی جاتی ہے۔ شنٹوازم اپنے مانے والوں کو حکم

> 9 ندریس العقائد، صفحه 165، پیر سائیس غلام رسول قاسمی زیده مجده 10 ندریس العقائد، صفحه 166،165، پیر سائیس غلام رسول قاسمی

دیتا ہے کہ وہ بلاواسطہ کامی دیوتااور دیگر دیویوں کی پوجا کر سکتے ہیں۔"شنٹواز م ایک بت پرست مذہب ہے جس میں بتوں کی تعداد کروڑوں میں ہے "<sup>11</sup>

"In the myths, the imperial ancestor deity Amaterasu is placed at center stage, with the tales and legends of various other kami woven around her. It bears repeating that behind that structure lay the strong impetus of the religion of the Yamato court and its conscious designs for national unification".

"دیومالائی داستانوں میں، شاہی آ باؤ اجداد دیوتا امیٹر اسو Amaterasu کو مرکز کے مقام پررکھا گیاہے، جس کے ارد کر مختلف دیگرکامی کی کہانیاں اور داستا نیں بنی ہوئی ہیں۔ یہ دہراتا ہے کہ اس ڈھانچ کے پیچھے یاماتو در بار Yamato گرد مختلف دیگرکامی کی کہانیاں اور داستا نیں بنی ہوئی ہیں۔ یہ دہراتا ہے کہ اس ڈھانچ کے پیچھے یاماتو در بار Court کے ند ہب اور قومی پیج ہتی کے لیے اس کے شعور کی ڈیزائن کا مضبوط محرک ہے۔ "12 (Kunitsu-Kami کو کر کے ہے۔ انسانی کامی اور سمندر اور آسمان کی کامی کامی اور سمندر اور Animistic تدرتی کامی پہاڑ، شاہی گھر کے آ بائی کامی اور جن کی بو جاکی جاتی ہے۔ طاقتور مقامی لارڈز)

#### • كوشيڻوشنڻو

عام اصلاح میں جا پان کے بادشاہ جب "او ہمی کامی" کی جانب سے جومذ ہمی رسوم ادا کی جاتی ہیں انہیں شاہی خاندان کا شنٹو یا کوشیٹو شنٹو کہتے ہیں۔اس تہوار میں بادشاہ تاج پہن کر ملک و قوم کی ترقی اور خوشحالی کے لئے مناجات کرتاہے بید رسوم شاہی محل میں ایک عارضی عمارت تعمیر کر کے ادا کی جاتی ہیں جے "دائی جو کیو" Daijokyu کہتے ہیں.

869 میں جب جا پان کا دارا لحکومت کیوٹو Kyoto سے ٹوکیو کوکروائٹ موااس محل میں تین خانقابیں تعمیر کی گئیں۔

11تدريس العقائد، صفحه 166، پير سائيس غلام رسول قاسمي زيده مجده

-----

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ueyama Shunpei, Kamigami no taikei: shinsô bunka no shikutsu (Tokyo: Chûô Kôronsha, 1972), 74; Oka Masao

1، کاش کوڈو کور (شاہی خاندان کے لئے)

2، او ہمی کامی (زمین وآسان کے دیوتا کے لئے)

3، نینا میسائی (شاہی پر وہت جہاں مذہبی رسوم ادا کرنے میں باد شاہ کی مدد کرتے ان میں مرد اور عور تیں دونوں شامل ہوتے مردوں کو "شوٹن" اور عور توں کو" نائی شوٹن" کہاجاتا ہے)

"شنٹواز میں انسان طہارت اور پاکیزگی کا مظہر ہے،اس وجہ سے اس مذہب میں جسمانی صفائی کے ساتھ روحانی صفائی کے لیے مقدس مقامات کی زیارت اور متعدد دیو تاوں کی عبادت بھی لاز می امر ہے "<sup>13</sup>

مقد س مقامات (عبادت گاہوں) میں داخل ہو کر گھنٹی بجاناضر وری ہوتا ہے عبادت میں شریک لوگوں کوفرش پر ببیٹا کر چاول ساگ اور روٹی دی جاتی ہے۔ جسے چاول ، ساگ اور روٹی دی جاتی ہے۔ کھانے کے دوران موسیقی بجائی جار ہی ہوتی ہے جسے مالاتی ہے۔ جسے جاپانی Kagura Entertainment Of The God's یعنی دیوتاوں کی خوشنودی کے لئے موسیقی۔ کسی جسی خانقاہ میں داخل ہونے والاانسان برائیوں میں مبتلا ہو جاتا ہے۔

#### • منز و کو Minzoku

شنٹوازم کے لوگوں کا گروہ جو بغیر کسی اصول یاضابطہ کے اپنی مذہبی رسومات اداکر کے خود کو شنٹوازم کا بیروکار کہلوائے ایسا گروہ عوامی شنٹو یا منز و کو کہلاتا ہے۔ ہر کمیو نٹی کار سومات اداکر نے کا اپناالگ طریقہ ہوتا ہے جے جاپانی " جنجا" کہتے ہیں۔ مگر عوامی شنٹو میں ایک چیز مشتر ک ہے کہ یہ لوگ بغیر کسی شنٹو پر وہت کے خود ہی کسی نوجوان لڑکے کا انتخاب کر کے اس کے ذریعہ اپنے دیوتا کی پوجا کرتے ہیں۔ وہی پوراسال پر وہت کے فرائض سر انجام دیتا ہے۔ اس کو اسال کے لئے منتخب کر دہ کیاجاتا ہے اگر اس سے عوامی فائدہ پنچے تواسے اگلے سال کے لئے بھی پر وہت کے لئے منتخب کیاجا سکتا ہے۔ اس منتخب کر دہ لڑکے کو "تو یا" کہا جاتا ہے۔ ہر خانقاہ کا اپناالگ عقیدہ ہے۔ یعنی ہر کمیو نٹی کے افراد اپنی علا قائی روایت کے مطابق مذہب کر سوم اداکر نے کے ساتھ ساتھ کامی اور دیگر علا قائی دیوتاؤں کی بھی پر ستش کرتے ہیں۔ "اہل جاپان چینی مذاہب کے مطاوہ ہندومت، بدھ مت اور اسلام سے بھی کافی حد تک متاثر ہوئے۔ چنانچہ وہ خدا کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے علاوہ ہندومت، بدھ مت اور اسلام سے بھی کافی حد تک متاثر ہوئے۔ چنانچہ وہ خدا کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے علاوہ ہندومت، بدھ مت اور اسلام سے بھی کافی حد تک متاثر ہوئے۔ چنانچہ وہ خدا کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے علاوہ ہندومت، بدھ مت اور اسلام سے بھی کافی حد تک متاثر ہوئے۔ چنانچہ وہ خدا کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے علاوہ ہندومت، بدھ مت اور اسلام سے بھی کافی حد تک متاثر ہوئے۔ چنانچہ وہ خدا کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے علاوہ ہندومت، بدھ مت اور اسلام سے بھی کافی حد تک متاثر ہوئے۔ چنانچہ وہ خدا کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے علاوہ ہندومت، بدھ مت اور اسلام سے بھی کافی حد تک متاثر ہوئے۔ چنانچہ وہ خدا کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے علاوہ ہندومت کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے دور کے دیوتاوں کے حوالے سے کئی دیوتاوں کے دور کے دیوتاوں کیگر میاتا کیوتاوں کی دیوتاوں کے دیوتاوں کی دیوتاوں کے دیوتاوں کے دیوتاوں کیوتاوں کے دیوتاوں کیوتاوں کے دیوتاوں کیوتاوں کی دیوتاوں کیاتا کیوتا کیاتا کیوتا کیو

<sup>13</sup>سلىمان مظهر، قصة الديانات دارالوطن العربي، بير دت 1965، ص246

پرستش کے ساتھ ایک زبردست دیوتا کے تفرید کے بھی قائل رہے۔ چنانچہ وہ ایک ازاناجی نو میکوتو کو الہ اعظم خیال کرتے تھے۔ 141

جبکہ شہری خانقاہ کا مہاپر وہت جو تمام در جوں سے گزر کر ( 20 سال پر وہت رہنااور با قاعدہ تعلیم حاصل کرنا)اس عہدے پر پہنچتااسے'' گوجائی'' کہتے ہیں۔

### شنٹوازم کی مذہبی رسوم/تہوار

"شنٹوازم میں اگرچہ دوسرے دیوتاوں کے ہوتے ہوئے ایک عظیم دیوتا کا تصور موجود ہے۔ تاہم ان کے نزدیک اس الم عظیم کی عبادت ضروری نہیں کیونکہ وہ انسانی معاملات میں پڑتاہی نہیں۔ تاہم چونکہ بادشاہ ان کے نزدیک انسانی معاملات میں دخیل ہے اس وجہ اس کی رضاجوئی کے لیے اس کی عبادت ضروری امرہے "151

ا، تائی سائی Tai Sai یعنی موسم بہار کا تہوار

2، چوسائیChu Sai جایان کی آزادی کا تہوار

3، شوسائیSho Sai چھوٹے دیو تاؤں کی خوشنودی اور موسموں کے آغاز کا تہوار

4،راسائی Zas Saiر میر تہوار مثلاً نئ عمارت (جیکن سائی کی رسم) مرنے کی رسوم (شن سوسائی کا تہوار) وغیرہ

جاپانی سکون کی تلاش میں شنوازم کی خانقاہوں کی طرف رخ کرتے ہیں۔ خانقاہ کے اندراجی قسمت کے لیے در ختوں کی شاخوں کے ساتھ ہزاروں رنگ برنگے کپڑوں کے ٹکڑے باندھے جاتے ہیں۔ ہاتھ باندھے لوگ کھڑے نظر آتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جاپان میں خود کشی کرنے یہ سب لوگ سکون کے مثلاثی ہوتے ہیں مگر ان چیزوں میں سکون کہاں۔ یہی وجہ ہے کہ جاپان میں خود کشی کرنے والوں کی سالانہ تعداد 20 ہزار سے بھی زیادہ ہے۔ 2015 میں جاپان کے کیبنٹ آفس کی طرف سے جاری کردہ ایک رپورٹ کے مطابق 2017 میں جاپان بھر میں مجموعی طور پر خود کشیوں کی تعداد 21,000 میں ہوئی، پولیس کا کہناہے کہ 2003 میں یہ شرح تقریباً 34,500 کے مقابلہ میں کی دیکھنے کو ملی۔ "

2

<sup>119</sup> شدي عليان وسعدون الساموك، الاديان دراسه تأريخية مقارنة ، القسم الاول، الديانات القديمية ، مطبعة وزارة التعليم العالي ، بغداد 1976 ، ص149 15 سليمان مظهر ، قصة الديانات دارالوطن العربي ، بيروت 1965 ، ص246

#### • شوہاشنٹو

"شوہا" شنٹوازم کے دونوں بڑے فرقوں کے در میان فرق کو ظاہر کرتا ہے۔ شنٹوازم کاوہ عقیدہ جو 1868ء سے قبل تھا اسے پراناشنٹو Old Shinto حبکہ 1882ء کے بعد کو نیاشنٹو New Shinto جبیں۔ دونوں فرقے آسان اور زمین کے دیوتاؤں کی بوجا کرنے کے ساتھ ساتھ ایک جبیبی روایتی تہوار بھی مناتے ہیں۔ نئے شنٹوازم کے لوگ دیگر مذاہب مثلاً تاوازم، بدھ مت اور کنفیو سٹس کی رسومات کو بھی زور وشور سے مناتے ہیں۔ "شنٹوازم میں انسان طہارت اور پاکیزگی کا مظہر ہے، اس وجہ سے اس مذہب میں جسمانی صفائی کے ساتھ روحانی صفائی کے لیے مقدس مقامات کی زیارت اور متعدد دیوتاوں کی عبادت بھی لازمی امر ہے۔ "16

#### خلاصه:

شنٹوازم کو ماننے والے مادی اور روحانی معاملات میں کوئی فرق محسوس بلکہ ہر چیز میں (جاندار ہویا ہے جان) روحانیت تلاش کرتے ہیں۔ "جاپانیوں کے ہاں ارواح کو خصوصی اہمیت حاصل رہی ہے۔ "<sup>17</sup> اس لئے شنٹوازم میں جانوروں اور حیوانوں کو روحوں کو "مونو "یعنی روح کی ایک ادنی قشم کہتے ہیں۔ اس لئے آج بھی جاپانی یونیور سٹیز اور میڈیکل کالجز میں جانوروں پر تجر بات کرنا منع ہے۔ شنٹوازم مذہب کی بجائے فطرت پر ستی کی چند رسوم کا مجموعہ ہے جواب جاپان کامذہ ہب ہے۔ "شنٹومذہ ہب اخلاقی تعلیم کے معاملے میں اخلاص، ایٹار اور تزکیہ نفس پر زور دیتا ہے۔ یہ کہتے ہیں کہ اگر انسان مخلصانہ مجاہدہ کرے تودیو تاؤں سے واصل ہو سکتا ہے۔ بت پر ستی کی وجہ سے یہ مذہب حقیقت سے دور اور بے بقینی اور تو ہم پر ستی کا زبر دست شکار ہیں "<sup>18</sup>

16مليمان مظهر، قصة الديانات دارالوطن العربي، بيروت 1965، ص 246

<sup>118</sup> رشدي عليان وسعد ون الساموك، الاديان دراسه تأريخية مقارنة ، القسم الاول، الديانات القديميه ، مطبعة وزارة التعليم العالي ، بغداد 1976 ، ص 118 18 تعدر يس العقائد ، صفحه 166 ، بير سائيس غلام رسول قاسمي زيده مجده

# مغربي فكريراسلامي فلسفي كااثر

#### خواجه محمد حسنين اوليي

فکرا گر محض ذہنی مشق تک محدود رہے، تو کتابوں کے صفحات میں دفن ہو کر رہ جاتی ہے۔لیکن جب وہ عمل کے سانچے میں ڈھلتی ہے تو تہذیبوں کی بنیاد بنتی ہے۔ کیوں کہ جس نظریه کی عملی تعبیر ممکن نہ ہووہ محض نیر نگ خیال ہوتا ہے اور جس عمل کے پیچھے کوئی نظریہ نہ ہووہ نتیجہ خیز نہیں ہوتا۔

مغرب آج اپنے فکری، سائنسی اور ساجی ارتقاپر نازال ہے یہ حقیقت میں اسلامی فلفے کا ہی اثر ہے۔اس حقیقت کو جانے کے لیے ضروری ہے کہ ہم مغربی دنیا میں ان اسلامی اصولوں کی نثاند ہی کریں جو آج ان کے ساجی وسیاسی نظام میں کسی نہ کسی شکل میں موجود ہیں۔

#### قانون میں اسلامی فلسفے کی جھلک

آج مغرب میں عدل وانصاف کوبنیادی حیثیت حاصل ہے،اس کی جڑیں اسلامی اصولوں میں پیوست ہیں۔ قانون کی بلادستی،انسانی حقوق، مساوات اور آزادی اظہار — یہ وہ تصورات ہیں جنہیں مغرب کی جدید ریاستی تشکیل میں مرکزی حیثیت دی گئی ہے۔ لیکن ان کی فکری اساس ہمیں قرآنی احکامات اور خلافت ِ راشدہ کی عملی روایات میں ملتی ہے۔

جان لاک، جو جدید مغربی سیاسی فلفے کے معماروں میں شار ہوتا ہے، کا نظریہ Natural Rights اسلامی تعلیمات سے متاثر نظر آتا ہے۔ یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ خلافت ِ راشدہ کے عدالتی اصول اور شہری حقوق کی جو بنیادیں اسلام نے متعین کیں، وہ بعد میں یور پی قانونی نظریات میں کسی نہ کسی طور منعکس ہوئیں۔ جن میں Amagna اسلام نے متعین کیں، وہ بعد میں یور پی قانونی نظریات میں کسی نہ کسی طور منعکس ہوئیں۔ جن میں Carta

یہ محض اتفاق نہیں کہ اقوام متحدہ کے انسانی حقوق کے اعلامیے میں ایسے اصول شامل کیے گئے جو خلافتِ راشدہ کے دور میں واضح طور پر موجود تھے۔ حضرت عمر گافرمان "لوگوں کوان کی ماؤں نے آزاد پیدا کیاہے، تم نے انہیں کب سے غلام بنالیا؟"آج بھی انصاف کاسب سے جامع اصول سمجھا جاتا ہے۔

### معیشت: سودسے باک مالیاتی نظام کی طرف پیش قدمی

مغربی معیشت صدیوں تک سودی نظام کے شکنج میں جکڑی رہی، آج خود کواس کے نقصانات سے نکالنے کے لیے اسلامی مالیاتی اصولوں کی طرف مائل ہورہی ہے۔ اسلامی بینکاری، زکوۃ کا نظام اور سود سے پاک لین دین جیسے تصورات جنہیں کبھی د قیانو سی سمجھا جاتا تھا، اب مغربی مالیاتی اداروں میں سنجیدگی سے زیرِ غور ہیں۔ برطانیہ، فرانس، اور جرمنی جیسے ممالک میں اسلامی بینکاری کے اصولوں پر مبنی مالیاتی ادارے کام کر رہے ہیں۔ جبکہ امریکہ کی کئی ریاستوں میں بھی اسلامی فنانس کے ماڈلز پر شخصیق ہورہی ہے۔

معروف ماہر تاریخ Rodney Wilson نے اپنی کتاب Rodney Wilson نے اپنی کتاب History کے معیشتی سر گرمیوں پر نگرانی، خیر اتی نظام (زکوة) اور غیر سودی معیشت، جدیدا قصادی ماڈلز پر اثر انداز ہوئی ہے اور ہور ہی ہے۔

### اخلاقي فلسفه اورساجي اصلاحات

اسلام نے ہمیشہ معاشر تی اصلاح پر زور دیا۔ خاندان کی مرکزیت، خیر ات و فلاح، ساجی مساوات اور انسانی ہمدر دی جیسے مفید اصولوں نے مغربی فکر پر اپنااثر چھوڑا ہے۔ جیسے مفید اصولوں نے مغربی فکر پر اپنااثر چھوڑا ہے۔ ہیو من رائٹس ویلفیئر سسٹم: مغربی ممالک میں ساجی بہود کے جو جدید ادار سے ہیں،ان کی اصل ہمیں اسلامی زکوۃ وصد قہ کے نظام میں ملتی ہے۔ حلال خوراک اور اسلامی طہارت: حیرت کی بات نہیں کہ مغرب میں آج "Organic" اور "Halal" خوراک کار جحان تیزی سے بڑھ رہاہے۔

ہے۔ کہناعناط نہ ہوگا کہ اگر اسلامی فلسف و سائنٹ معنسر ب تک سے پنچت توپوری کی نشاقِ ثانب کا آغساز ممسکن سے ہو تا۔

ابن الهيثم كا"تجرباتي طريقه" (Empirical Method) آج بھي سائنسي ترقي كي بنياد ہے۔

الجبرا، فلکیات، طب اور کیمیامیں مسلمان سائنس دانوں کے اصول آج بھی جدید مغربی سائنس کا حصہ ہیں۔

NASA میں استعال ہونے والے ستاروں کے ناموں میں عربی اصطلاحات، مغرب پر اسلامی سائنسی اثرات کی ایک حیموٹی سی مثال ہیں۔

مغرب اپنی ترقی کوخود ساختہ قرار دیتا ہے۔ لیکن حقیقت سے ہے کہ اسلامی فلنفے کی روشن کے بغیر وہ ایک سیاہ گھاٹی ہے۔ اگر آج بھی وہ انسانیت کی فلاح کاخواہاں ہے، تواسے اسلامی تعلیمات سے مزید رہنمائی لینا ہوگی۔ اسلامی فلنفہ نہ صرف ایک فکری ورثہ ہے بلکہ ایک عملی راہنما بھی ہے جو ہمیشہ عالم انسانیت کوعدل، علم اور فلاح کی راہ و کھاتارہے گا۔

# سيكولرازم:ايك مفصل تعارف (قسط دوم)

محمدانس بنديالوي

### (۴)معاشی نظام:

سیکولرازم کے اندر دوبڑے معاشی نظام تھے سرمایہ دارانہ نظام Morapitalism\_اوراشتر اکی نظام Communism

پہلے ہر جگہ جاگیر دارانہ نظام Feudalism رائے تھا جس میں ایک بہت بڑے جاگیر دار کے ماتحت بہت سارے غریب لوگ کام کرتے ہیں اور وہ ان کے حقوق کو پامال کرتا ہے اور اپنے مال ودولت کو بڑھاتار ہتا ہے کہ کمیپیٹل ازم اس کی ایک تھوڑی ہی جدید صورت کا نام ہے اس میں ہر کسی کو کمانے کی تھلی اجازت ہوتی ہے البتہ اس نظام میں ملاز مین کے کچھ حقوق متعین کر دئے گئے ہیں جس کی بناء پر اس کو بہت زیادہ فروغ ملااور اکثر ممالک میں آج کمیپیٹل ازم ہی رائج ہے اور حتی کہ پاکستان بھی اس برائی سے بچاہوا نہیں،

دوسرامعاشی نظام کمیونزم،اسکی زیادہ تفصیل کی حاجت نہیں،روس اور چائنہ میں ۴۴،۵۰ سال رائج کیا گیا، جہاں وہ بری طرح ناکام ہو گیا،اب ہر جگہ کیپٹل ازم ہی کو نافذ کیا گیاہے۔

### (۵)مسلم معاشرے میں فروغ:

یورپ نے اپنے اس نظام کو پوری دنیاپر مسلط کرنے کی کوشش کی جس کے لئے انہوں نے بھر پور طاقت کا استعال کیا۔ • • ۹ انہوں نے کثیر مسلم آبادیوں کو اپنے زیراثر کر لیا، عیسائیت کو تو پہلے ہی کنارے لگا چکے تھے، اب انہوں نے ہر ممکن کوشش کی کہ اسلام کو بھی ختم کر دیں اور آج تک بیہ کوشش جاری ہے۔

### عوام كى جانب سےرد عمل:

انتہائی افسوس کے ساتھ سکولرازم کوسب سے پہلے یہاں سے جواب بیہ ملاہے کہ ہر خاص وعام نے اس کو قبول کر لیا خصوصاً بڑے بڑے حکمرانوں نے اسلامی تعلیمات کی تھلم کھلا مخالفت کی، مثلا: ترکی میں مصطفی کمال،ایران میں رضا شاہ پہلوی اور پاکستان میں جزل یحیی خان وغیر ہاور یوں مسلم معاشرے میں بھی سیکولرازم کو ہاآسانی فروغ مل گیا،

اس کے چار بڑے اسباب ہیں۔

### الف) نفس پر ستی:

یہ سب سے پہلااہم اور وسیع سب ہے کیونکہ مسلمان اپنی نفس پرستی میں مگن ہے اور نفس پرست آدمی کسی طرح کی پابندی کو قبول نہیں کر تاجبکہ مذہب پابند کر تاہے کہ یہ جائز ہے اور یہ ناجائز ہے، یہ چیز کھانا حلال ہے یہ چیز کھاناحرام ہے وغیرہ نفس پرستی نے سیکولرازم کوسب سے زیادہ مسلمانوں میں فروغ دیاہے۔

### ب)عقلی و نظریاتی وجوہات:

انہوں نے اپنے باطل نظریات کے فروغ کے لئے ظاہری طور پر بڑے ہی اچھے دلائل دیئے ہیں اور سائنسی نظریات وا بچادات کی حمایت حاصل کی اور اسکولز ، کالجزاور سیمینارز کاسہارالیا،

میں ایک چھوٹی سی مثال دوں گاکہ کراچی کے ایک اسکول میں استاد نے چھوٹے بچوں کو بلایا اور ان کے سامنے مسجد، مندر اور چرچ کے شوپین Show piece رکھے اور انہیں کہا کہ آپ ان سے ٹافی Toffee مانگ لیں اب بچوں نے باری باری تینوں سے مانگالیکن ان کی مراد پوری نہ ہوئی پھر استاد کے پاس آئے اور کہا کہ، ایس اب بچوں نے باری باری تینوں سے مانگالیکن ان کی مراد پوری نہ ہوئی پھر استاد کے پاس آئے اور کہا کہ، "ہمیں تینوں جگہ سے ٹائی نہیں ملی پھر استاد نے کہا کہ یہ میں ہی تہہیں دے سکتا ہوں، یوں بچوں کے لاشعور میں ایہ داخل کر دیا گیا کہ مذہب بچھ بھی نہیں جو ہے فقط د نیا ہے ، اس طرح غیر محسوس انداز میں نظریات کو ذہنوں میں ڈالنا شروع کر دیا اس لئے آج بہت سے مسلمان جو فقط د نیاوی طور پر تعلیم یافتہ میں وہ بھی ان کے بیٹھے زہر کا شکار ہو کر جا بجا اس طرح کی باتیں کرتے ہوئے مل جاتے ہیں کہ ان کے پاس ٹھوس دلا کل ہیں، ان کا نظام عمدہ ہے وغیرہ

### ج) مغربی تہذیب سے مرغونیت:

یہ ہمار ابہت بڑاالمیہ ہے کہ ہم ظاہری طور پر تو مغرب کے غلام نہیں ہیں لیکن ذہنی طور پر غلام ہیں، مغرب سے جو بھی آوازاٹھتی ہے، ہم اس کو بغیر سوچے سمجھے تسلیم کر لیتے ہیں یہ بھی نہیں دیکھتے کہ وہ ہمارے لئے فائدہ مند ہے یا نقصان دہ،اس ذہنی غلامی کی بنیاد پر بھی سیکولرازم کو بہت فروغ ملاہے۔

### علاء کی جانب سے رد عمل: مسلم ممالک میں اس کار دعمل علاء کی طرف سے آیاتو علاء میں تین گروہ ہو گئے۔

### الف)روايتي مسلم علماء:

انہوں نے اس بات کولو گوں کے ذہن میں راشخ کیا کہ بس اسلام ہی حق مذہب ہے،اللہ تعالیٰ اور اس کار سول طلق آئے ہے ہو طلق آئے ہے جولائے ہیں وہی ٹھیک ہے ان جدید نظریات کے متعلق نہ سنور نہ پڑھو، نہ ان کے قریب جاؤ۔ اگرچہ یہ بات تو بالکل حق ہے اور ان علماء کی بنیاد درست ہے لیکن انہوں نے سیولرازم کے خلاف بالکل نہ پڑھا، نہ لکھا، نہ عملی میدان میں کوئی کاوش کی نتیجتاً سیولر ازم نے اپنی جڑیں کپڑلیں اور عوام ہمارے ہاتھوں سے نکلنا شروع ہوگئے۔

#### ب)متجددين:

اس طبقے کے صاحب علم، مغربی تہذیب سے اتنے مرعوب ہوئے کہ ان کے پر و پیگنڈوں کی زدمیں آگئے انہوں نے اسلام کی نئی نئی تشریحات نثر وع کر دیں اور پورے اسلام کو تبدیل کر کے رکھ دیا، یہ ایسے بدترین لوگ ہیں کہ ازروئے حدیث جودوسروں کی دنیا کی خاطر اپنی آخرت ہر باد کر دیتے ہیں۔

### ج)جديد مصلحين:

ان علماء نے شریعت کی بنیادی باتوں میں کوئی تغیر و تبدل نہیں کیااوراس پر قائم رہے لیکن جدید نظریات کو بھی پڑھتے رہے اور دیگر کوان کے بارے میں معلومات بھی فراہم کرتے رہے کہ کس طرح ان کارد کرتاہے اور کہاں کہاں ان کے مور ہے ہیں،اور یہی صحیح طریقہ ہے کہ برائی کاسامنا آ تکھیں بند کرکے نہیں کرتے بلکہ آ تکھوں میں آئی کھیں ڈال کر مقابلہ کرتے ہیں۔

### (۲) سیکولرازم کے نقصانات وشبہات:-

یہ سیکولر حضرات جوامن وسلامتی کے بڑے دعوے دار ہمیں اب ذراان کی امن وسلامتی کی تعریف بھی س لیس کہ انہوں نے لوگوں کو کتنا فائدہ پہنچایا؟ کتنا سکون پہنچایا؟ اپنے نظریات کے نفاذ کے لئے انہوں نے انسانی خون کس قدر بہایا؟ اس کی مثال نہیں ملتی۔

- مصر: جمال عبدالناصر نے اخوان المسلمین کے ڈھائی لاکھ لوگوں کو انتہائی سفاکی سے موت کے گھاٹ اتار دیااور جب مصر کی اسرائیل سے جنگ ہوئی تواس نے اپنے خطاب میں کہا: "فرعون کے بیٹوں! آج تمہار امقابلہ موسیٰ کی نسل سے ہے۔
- عراق: احمد حسن البكر اور صدام حسين نے كردوں پر شديد ظلم كيا اور كيميائى ہتھيار استعال كئے، لاكھوں لوگوں كوبے دردى سے قتل كيا۔
- ایران: رضاشاہ پہلوی، یہ بھی سیکولرازم کے بہت بڑے دلدادہ تھے انہوں نے بھی لاکھوں لوگوں کو قتل کیا، اسی نے اکتار ان کے ہوئے تھے جن کو آج ایرانی حکومت نے عجائب خانہ بنادیا ہے اور اس میں دکھایا گیا ہے کہ رضاشاہ کے دور میں مسلمانوں کو کس کس طریقے سے سزادی جاتی مقلی، جن میں سب سے چھوٹی سزایہ تھی کہ ناخن تھینچ لئے جاتے اور بجلی کا کرنٹ لگایا جاتا تھا اور انہوں

نے سکولر ازم کے دفاع میں سینما کو آگ لگادی اور بہت سے لوگوں کو مروادیا اور پروپیگنڈا سے کیا کہ مسلمانوں نے آگ لگائی ہے۔

انڈونیشان: سہار تو کی نے سیکولرازم کے نفاذ کے لئے چار لا کھ لو گوں کو قتل کیا۔

جب یہ ساری باتیں سیکولرازم کے چاہنے والوں کے سامنے رکھی جاتی ہیں کہ تم نے اتنی ہر ہریت کا مظاہر ہ کیا ہے تو کہتے ہیں کہ بیہ تو تمہارے مسلمان ہیں اور ان کی تاریخ ہی ہے کہ بیہ لوگ جنگیں لڑتے رہتے ہیں بیہ خونی قسم کے لوگ ہیں یادر ہے کہ مذکورہ بالا مسلمان صرف نام کے ہی مسلمان تھے۔

### مگراب ہم آپ کوان کامکر وہ چہرہ بھی د کھاتے چلیں کہ بیہ کتنے امن پسندہیں؟!

- جنوبی امریکہ چلی Chile میں پنوشے نے تقریباتین لا کھ لو گوں کو قتل کیا۔
  - روس: سابق سوویت یو نین نے ساڑھے دس لا کھ لو گوں کاخون بیا۔
- امریکا: ہیر وشیمااور ناگاسائی میں ایٹم بم گراکر دودن میں دولا کھاٹھتر ہزار انسانوں کو موت کے گھاٹ
   اتار دیا۔
- جرمنی: ہٹلر Hitler نے نسلی تعصب کی بنیاد ڈالی اور جنگ عظیم کے نام پر کروڑوں لو گوں کو لقمہ اجل
   بنادیا۔
- بھارت: اس نے مسلمانوں، شودر، سکھوں، کشمیریوں پر جو مظالم ڈھائے ہیں وہ کسی سے چھپے نہیں ہیں۔
  - برما: برماکی حالیه دہشت گردی زبان زدعام ہے۔
- اسی طرح پہلی اور دوسری جنگ عظیم مسلمانوں کے ساتھ نہیں ہوئی اس میں برطانیہ ،اٹلی، جرمنی، ملیجیدیم، فرانس، وغیرہ شامل تھے یہ سارے ہی غیر مسلم ممالک ہیں،ان سب نے سیکولرازم کوفروغ دیااور بڑی بڑی جنگیں کرکے کروڑوں لوگوں کومر دایا۔

یہ ہے سیکولرازم کااصلی چہرہ، آج سیکولرازم کو نافذ ہوئے تقریباد وسوبرس ہو چکے اور ان صدیوں میں کروڑوں لوگوں کو ہلاک کردیا گیا آپ اگر تاریخ کا مطالعہ کریں تو یہ معلوم ہو گا کہ ہزار سالوں میں بھی کروڑوں لوگ نہیں مرے۔

ان حقائق کو جانتے ہوئے بھی مسلم حکمرانوں نے سیکولرازم کو فروغ دیاہے خاص طور پرترکی نے غیروں کو خوش کرنے کی بہت کو شش کی تاکہ وہ یور پی یو نین کے اندر شامل ہو جائے، اس نے پر دے اور اذان پر پابندی لگادی اذان تودی جاتی مگر صرف ترکی زبان میں، بے حیائی کو بہت فروغ دیا گیا، مساجد کو مقتل یا عجائب خانوں میں تبدیل کر دیا گیا، اسلامی عیدوں کو لغو قرار دے دیا گیا، جرا تقلید مغرب کروائی گئی اور ادنی سی مخالفت پر موت کا راستہ دکھایا گیااس کے باوجود بھی آج تک اس کو یور پی یو نین میں شامل نہیں کیا گیا معلوم ہوا کہ مسلمان چاہے جتنا بھی ان کو خوش کرنے کی کو شش کرے ہے کہمی بھی راضی نہیں ہونگے۔

پاکستان: سیکولر حضرات پاکستان میں بھی بکثرت پائے جاتے ہیں جولو گوں کے ذہن میں وسوسے ڈالتے رہتے ہیں کہ مذہب ترقی کی راہ میں رکاوٹ ہے۔ سیکولرازم ہی اصل ترقی ہے اگر پاکستان بھی اس کواپنالے گاتو پاکستان بھی ترقی کر یگا۔

یادر کھیں، دعوی کیا جاتا ہے یہ سیکولر ازم ترقی کے لئے بہت اہم ہے تو دعوی بغیر دلیل کے قبول نہیں ہوتا آپ ہمیں کوئی ایک دومثال پیش کر دیں کہ جہاں پر سیکولر ازم آیا ہواور وہاں پر قتل وغارت گری نہ ہوئی ہو حالا تکہ ہم آپ کوئی مثالیں پیش کر چکے، مزید ایک مثال پیش کرتے ہیں۔

بوسنیابرزگونیاBosnia Herzegovina: یه مسلمانون کاملک تھاان او گون نے اپنے اوپر سیکولرازم کو کلی و مهم بھی طور پر نافذ کر لیا تھا یہاں تک کہ انہوں نے اپنے اسلامی نام بھی ختم کر دیئے تھے وہاں جاکر کسی کو کوئی و ہم بھی نہیں ہو سکتا تھا کہ یہ ایک مسلمان ملک ہے ، یو گو سلاد یا Yogosalavia جب آزاد ہوا تو بوسنیا کے لوگوں نے بھی چاہا کہ ان کو بھی آزاد کی مل جائے تو برطانیہ ،امریکہ اور یورپ نے مل کر تمام کر و شینز Croatians اور سر بینز Serbians کو تھم دیا کہ ان کو مار دو کیو نکہ یہ انجمی ظاہر کی طور پر مسلمان نہیں ہیں لیکن ایک آ باء واجداد تو مسلمان تھیں ہیں لیکن ایک آ باء واجداد تو مسلمان تھے کہیں ایسانہ ہو وہی روح بھڑک اٹھے اور دو بارہ جوش مارے ، لہذا ان کو مار دو۔

يه بات س كرآخرى بات يهى كهت بين كه الله تعالى في فرمايا: وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصْرَى حَتَّى تَنَّبِعَ مِلَّتَهُمْ

### ترجمہ اور یہودی وعیسائی، ہر گزتم سے راضی نہ ہو نگے ، جب تک تم ان کے دین کی پیروی نہ کر لو۔ (بقرہ: ۱۲۰) ۷)روک تھام کے اقدامات: -

ا)سب سے پہلا بنیادی اور سطحی کام یہ ہے کہ سکولر نظریات اور اس کے نتائج سے آگاہ ہونا کیونکہ اگر ہمیں ان دونوں کاعلم نہ ہو گاتو غلط راہ کی جانب راغب ہو سکتے ہیں ،

آپ جانتے ہیں کہ اس کی بنیاد مذہب سے دوری اور ظلم وستم ہے لہذا اگر کوئی شخص اس کی مدح سرائی کرے تو آپ سوال پوچھیں کہ سیکولر ازم کو آئے ہوئے دوسوسال ہو چکے ہیں کوئی ایک مثال دے دی جائے جہاں میدامن وسلامتی کا پیغام لایا ہو؟

(۲) ہم یہ ساری باتیں سن کر جلنے اور کڑھنے سے آگے بھی کچھ کریں ہمیں غصہ تو بہت آتا ہے کہ ہم پر بڑے ظلم کئے گئے ہیں آگے بھی ہمیں کچھ عقل ہونی چاہئے کہ ابھی تو یہ صرف معلومات ہی ہے اس کے بعد عملی میدان میں ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ کہاں کو گوں کورو کنا ہے اور کہاں کہاں حملہ کرنا ہے اور اس معلومات کو کہاں تک پہنچانا ہے اور یہ جانتا ہے کہ ان کے جدیداعتراضات اور شبہات اور جوابات کیا ہیں ؟

(۳) مختلف مقامات پر سیمینار زہوں جہاں اس کے متعلق آگاہی فراہم کی جائے کہ دور حاضر میں مسلمانوں کامقابلہ سیولرازم سے ہی ہے۔

(۴) مستند دلائل کی روشنی میں اسلامی نظریات پر ہونے والے اعتراضات کے جوابات دیئے جائیں خصوصاً عقیدہ توحید، جہاد، حدود، قصاص اور حقوق نسوال اور دیگر شرعی احکامات کی درست تشریحات کو منظر عام پر لا یا جائے۔
۵) تاریخی شواہد پیش کریں کہ فلال دور میں کیا ہوا؟ سیکولر ازم نے کیا نقصانات کئے؟ تاریخی شواہد بہت پر اثر ہوتے ہیں

(۲) ہر طرح کے میڈیا کا استعال نہایت مفیدر ہتا ہے یعنی جیوٹی Video clips اور Animations کے ذریعے لوگوں کو معلومات فراہم کی جائیں

2) دین اسلام کا گہرائی سے مطالعہ بھی انتہائی ضروری ہے کیونکہ بعض ہمارے اپنے ہی لوگ مذہب پر اعتراض کرتے ہیں جس کی بنیادی وجہ بیہ ہے کہ ہمیں اپنے مذہب کے بارے میں تفصیلی علم نہیں، مغرب کو پیند کرنے والے مذہب کی کتابیں پڑھتے بھی ہیں تووہی کتابیں پڑھتے ہیں جو یا توسطی معلومات دیت ہیں یاان لوگوں کی لکھی ہوتی ہے جو اسلام کی روح سے ناآشا ہوتے ہیں اور اپنی ناقص عقل کے مطابق اسلام کی تشریحات کرتے ہیں، اب ہماری ذمہ داری ہے ہے کہ ہم معتمد علاء کی مستند کتابیں خود پڑھیں اور دوسروں تک بھی پہنچائیں، یہ نہ بھولیں کہ دور حساضر اسلحہ سے زیادہ بھی نظے ریاتی جنگ کادور ہے۔

يهال تك پهلاحصه سيكولرازم كاانتهائي مخضر تعارف مكمل موا\_

## لبرل ازم: ایک جائزه

عائشه كشف يسين

### مسلم معاشرے پرلبرل ازم کے اثرات

مغربی روشن خیالی کے اہداف و مقاصد جنہوں نے مغربی معاشر ہ کو متاثر کیا، اب خصوصی طور پر اسلامی معاشر ہان کا ہدف بناہوا ہے۔ ان اہداف کے ذریعے ذہنی، تہذیبی اور اخلاقی تبدیلیوں کا سلسلہ شروع ہے۔ لبرل ازم نے جس طرح مغرب میں اپنے اثرات چھوڑے، اس طرح مسلم معاشر ہ بھی اس کے اثرات سے نہ بچ سکا۔ ذیل میں مسلم معاشر ہے پر اس کے اثرات بیان کئے جارہے ہیں:

### 1)سيكولر نظام تعليم

آزاد خیالی کی تحریک نے جہاں عالم اسلام کودیگر شعبہ ہائے حیات میں متاثر کیاوہاں نظام تعلیم بھی اس کی دسترس سے نہ نج سکا۔ بلکہ یہ کہنا بجاہو گا کہ نظام تعلیم روشن خیالی کا خاص ہدف رہاتا کہ ایک الیی نسل تیار کی جاسکے جواپنے مخصوص نظریہ حیات سے لاعلم ہو۔ اس قسم کی مادی تعلیم کا انتظام کیا جائے جس سے مادی ترقی تو کی جاسکے لیکن اخلاقی لحاظ سے یہ قوم بالکل دیوالیہ ہو جائے۔

ہمارے ہاں مروجہ نظام تعلیم اس لئے قائم نہیں کیا گیا کہ مسلمانوں کے تہذیب کوزندہ رکھنے اور ترقی دینے کے لئے اقدامات کئے جائیں بلکہ اس کے پیش نظرا یسے لوگ تیار کرنا ہے جو دین سے بیزار ہوں اور محض مادی ترقی کو ہی سبجھتے ہوئے بغیر اخلاقی سیکولر ولبرل ازم اقدار کے آگے بڑھتے جائیں۔اس طرح کے لبرل وسیکولر نظام تعلیم نے ہماری جڑوں کو کھو کھلا کر دیا ہے

#### 2-ساسی اثرات

پاکتان کا وجود دنیا کے نقشے پر اسلامی جمہوریہ کے حوالے سے ظہور پذیر ہوا۔ اس بناء پر عالمی طاقتیں پاکتان میں ایس سیاس شخصیات کے سر پر ہاتھ رکھتی ہیں جو زیادہ لبرل بلکہ سیولر ہوں تاکہ وہ ملک پاکتان کے حکومتی معاملات اور مذہبی تعلیمات کو الگ الگ کرنے کی کوشش کرتے رہیں۔ پاکتان کے موجودہ سیاسی حالات کو اس تناظر میں دیکھا جائے تو ہمارے ہاں آج کی ''روشن خیالی'' کے نعرے کی بہت اچھی طرح سمجھ آجاتی ہے کہ یہ فکر کہاں سے در آمد ہوئی اور اس کے بیجھے کو نسے مقاصد کار فرماہیں۔

عالمی طاقتوں کو اپنے مقاصد کی جمیل کے لئے ایبالبرل اور سیکولر ذہنیت کا حکمران درکار ہے جو یہاں کے دینی عناصر اور دینی شعائر سمیت تمام دینی اقدار کو ختم کرنے کے دریے ہواور لادینی افکار کا حکومتی سطح پر پر چار کیا جاتا رہے۔ یہی وجہ ہے کہ جمیں آج اور اس سے بھی پہلے گئی ادوار حکومت میں حکمر انوں کی طرف سے دینی نظریات کا مذاق اڑائے جانے کی کئی مثالیں ملتی ہیں۔

### 3-معاشرتی واخلاقی اثرات

معاشرے کوسیکولر ولبرل بنانے کے لئے ایسی روایات اور اقدار کی حوصلہ افنرائی سرکاری سطح پر بھی کی جارہی ہے، جس کے نتیجہ میں فحاشی عام ہو۔ المیہ یہ ہے کہ ایسی روایات معاشرے کے لئے کوئی صحت مند سر گرمیاں ہر گز نہیں ہیں بلکہ فکری لحاظ سے حیوانیت اور جنسی بے راہ روی کی طرف ماکل کرنے کے اقدام ہیں۔ دراصل روشن خیالی کا وہ پوراخا کہ جو ہم نے اغیار سے مستعار لے رکھا ہے اس میں رنگ بھرنے کے لئے بھی اس کی دی ہوئی ثقافتی اقدار کو استعال کیا جارہا ہے۔

ذرائع ابلاغ، ریڈیو، ٹی وی، اخبارات و جرائد اور فلموں کو بڑی منصوبہ بندی سے فکر و نظر کی گمر اہیاں پھیلانے اور اسلامی اقدار کومٹانے اور ان کامذاق اڑانے کے لئے استعال کیا جار ہاہے اور ان تمام کولبر ل ازم کالازمی تقاضا قرار دیا جار ہاہے۔

مسلمانوں کی دینی اقدار اور پختہ عقائد کو بنیاد پر ستی قرار دے کرنئی نسلوں کو اپنی پر انی نہ نسل کے عقیدے اور ایمان سے بد ظن کرنے کی کوشش کی جارہی ہے۔ ہمارے نوجوانوں کے فکری جذبہ تجس سے فائدہ اٹھا کر فلمی کہانیاں اور ان کے کر دار انہیں ایک ایسی راہ پر گامزن کرنے کی کوشش کر رہے ہیں کہ ان میں اچھے اور برے اعمال کی تمیز اور احساس ہی ختم ہو جائے۔

جب روح کی پاکیزگی اور حیاجو ایمان کا خاصہ ہے، متز لزل ہو جائے توانسان اور جانور کا فرق وا متیاز ہی مٹ جاتا ہے۔ جدید ذرائع ابلاغ کے ذریعے ثقافت کے نام پر بپا ہونے والا طوفان ہمارے معاشرے پر انتہائی زہر یلے اثرات مرتب کررہاہے۔ مغرب سے متاثر ہو کر ہمارے بعض ڈراموں اور پر و گراموں میں ذومعنی فقرے، غیر اخلاقی مکا لمے اور ناپسندیدہ مناظر سنانا اور دکھانا معمول ہے۔ الغرض لبرل ازم و سیکولر ازم کو اپنانے کی دوڑ میں ہمارامعاشرتی واخلاقی ڈھانچہ تباہی کا شکار ہو چکاہے۔

ہمارے معاشرے میں مادر پدر آزادی کولبرل ازم قرار دیاجارہاہے۔لبرل ازم کے فروغ کے لئے خواہ سیکولر نظام تعلیم ہو یا ہماری ثقافتی اقدار کوروند تا ہوا میڈیا،ان تمام نے ہمارے معاشرے کی صورت گری میں انتہائی منفی کردار ادا کیا ہے۔اس لئے کہ معاشر تی سطح پر دینی واخلاقی کردار کی پسپائی کی بنیادی وجہ ''آزاد خیالی اور لادینیت کے رجحان ہیں۔

### نتيجه بحث

لبرل ازم نے مسلم معاشر وں میں مفی اثرات چھوڑے۔ مغرب میں جہاں لبرل ازم کی وجہ سے مغربی معاشرے میں سائنسی علوم میں ترقی ہوئی وہاں الحاد اور دین سے دوری کے اثرات بھی مرتب ہوئے۔ ای طرح یہ اثرات بھی مرتب ہوئے۔ ای طرح یہ اثرات بھی مرتب ہوئے۔ ای طرح یہ اثرات بھی دینا بھی بالخصوص مسلم معاشر ہے پراس نے گہرے منفی نقوش جبت گئے۔

ایک مسلمان کو ہمیشہ یہ بات یادر کھنی چاہیے کہ سکولر ازم، لبرل ازم اور دہریت کی تحریبیں یہ سب عیسائی اور دیگر تحریف شدہ و خود ساختہ نداہب سے بد ظن ہونے کی صورت میں پیدا ہوئی ہیں۔ الحمد لللہ اسلام ایک مستند دین ہے جس کی کوئی بات بھی غیسر فطری، ظالم نے اور سے ہی منسان سے و تحقیق کے سائنس نظریات کے حنلان نہیں اور سے ہی اسلام سائنس و تحقیق کے مسائی ہے، اسلام مسیں ہر احتلاقی و مصاشرتی خوبی ہے جس کو آج کے کفار بھی مانتے اور سب ایک ایک مسائی کو آزادی کے نام پر بے دین ہونے سے بچنا حیا ہے اور سب کیولر ولب رل اذبان رکھنے والوں کی ہر گز تائید و تروی کا حصہ نہیں بننا حیا ہے۔

## فتوح الغيب اور تعليماتِ قادريه

#### محداسامه بن صالح

علمائے حنابلہ میں شخ الاسلام سیر ناامام محی الدین عبد القادر الجیلانی الحسنی علیہ الرحمہ کو مسلمانوں میں بہت زیادہ شہرت حاصل ہوئی۔ سلسلہ قادریہ کی نسبت بھی شخ عبد القادر عمد القادر عمد اللہ کے حالات کا مجموعہ فتوح الغیب بہت مشہورہ جوع بی زبان میں مرتب ہوااور اس کے تراجم بھی دستیاب ہیں۔ فتوح الغیب کی مختلف شروح بھی تحریر کی گئی جن میں شخ تقی الدین ابوالعباس احمد ابن تیمیہ حنبلی، شخ عطاء اللہ گجراتی اور علامہ عبد الحق محدث دہلوی علیہ الرحمہ کی تحریر کردہ شرحیں بھی شامل ہے۔ فتوح الغیب میں شخ کے سیٹے نے تکملہ کا اضافہ بھی کیا۔

# ا یک مؤمن کی شان ہے کہ وہ اللہ تعالی کے فیصلوں پر راضی رہتاہے اور آز ماکش کے دوران صبر کرتاہے۔

شيخ عبدالقادر جيلاني ومثاللة مرماتے ہیں کہ:

لا بدّ لكلّ مؤمن في سائر أحواله من ثلاثة أشياء أمر يمتثله ونحي يجتنبه وقدر يرضى به. فأقل حالة لا يخلو المؤمن فيها من أحد هذه الأشياء الثّلاثة. فينبغي له أن يلزم محا قلبه وليحدّث محا نفسه ويأخذ محا الجوارح في سائر أحواله.

شیخ عبدالقادر جیلانی تیناللہ بہت بڑے موحد تھے اور اپنے معتقدین کو بھی عقیدہ توحید سے وابستہ رہنے کی سخق سے تلقین کرتے تھے۔ شرک وبدعت کے خلاف جد وجہد کرتے رہے اور اپنے تلامذہ کو بھی شرک وبدعت سے دور رہنے کی تلقین کرتے رہے۔ ہر حال میں اللہ تعالی سے مدد طلب کرنے کی تلقین کی۔ صرف قادر یوں کے لیے ہی نہیں بلکہ تمام مسلمانوں عقیدہ توحید سے وابستہ رہنالازم ہے کیونکہ یہ سب سے بنیادی عقیدہ ہے۔ اور اگر عقیدہ توحید پر درست طریقے سے ایمان نالا یاجائے توہم مسلمان کیونکررہ سکتے ہیں للذا فتوح الغیب کے دوسرے مقالے میں حضرت جیلانی تعینالہ فرماتے ہیں۔ اتبعوا ولا تبدعوا، وأطبعوا ولا تمرقوا، وو خدوا ولا تشرکوا، ونزھوا الحق ولا تقہموا.

ويقطع أن لا فاعل في الحقيقة إلاّ الله ولا محرّك ولا مسكّن إلاّ الله ولا خير ولا شرّ ولا ضرّ ولا نفع ولا عطاء ولا منع ولا فتح ولا غلق ولا موت ولا حياة ولا عزّ ولا ذلّ إلاّ بيد الله.

### شیخ عبدالقادر جیلانی و اللہ نے مسلمانوں کو متحدر ہے کادر س دیا۔

فتوح الغيب مين حضرت جيلاني تحقالله تفرقه سے دوررہنے كى تلقين كرتے ہوئے فرماتے ہيں كه: وتواخوا ولا تعادوا، واجتمعوا على الطاعة ولا تتفرقوا، وتحابوا ولا تباغضوا.

جب الله تعالی ہمیں مال ودولت اور نعمتیں عطا کرے تو ہمیں شکر ادا کر ناچا ہیے اور صدقہ کرنے میں زیادہ کوشش کرنی چاہئے تاکہ الله تعالی ہم سے راضی ہواور اپنی نعمتوں سے ہم پر اپنا فضل و کرم جاری رکھے لیکن اگر ہم ناشکری کریں اور مال وودولت کے ساتھ مصروف ہو کر عبادت واطاعت کو بھول جائیں تواللہ تعالی ہمیں اپنی نعمتوں سے محروم کردے گا۔

### شيخ عبدالقادر جيلاني رحمه اللدنے فرمايا كه:

إذا أعطاك الله عز وجل مالا فاشتغلت به عن طاعته حجبك به عنه دنيا وأخرى وربّم سلبك إيّاه وغيرك وأفقرك لاشتغالك بالنّعمة عن المنعم وإن اشتغلت بطاعته عن المال جعله لك موهبة ولم ينقص منه حبّة واحدة وكان المال خادمك وأنت خادم المولى فتعيش في الدّنيا مدلّلا وفي العقبي مكرّما مطيّبا في جنّة المأوى مع الصّديقين والشّهداء والصّالحين.

### ایک مسلمان نعمت کے حصول پر شکر اور مصیبت کے دوران صبر کرتاہے۔

فتوح الغيب ميں حضرت جيلاني وعاللة فرماتے ہيں۔

فإن كانت التعاء فاشتغل بالشكر، وإن كانت البلوي فاشتغل بالتصبّر والصبر.

معاشرے میں حَسَدایک روحانی بیاری ہے جولو گول کے در میان جھگڑے اور بغض کا باعث بنتی ہے۔ فتوح الغیب کاسینتیسوال مقالہ حسد کی نفی میں ہے۔امام عبدالقاد رالجیلانی وَعَاللَٰہ فرماتے ہیں۔

ما لي أراك يا مؤمن حاسدا لجارك في مطعمه ومشربه وملبسه ومنكحه ومسكنه وتقلّبه في غناه ونعم مولاه عزّ وجلّ وقسمه الّذي قسم له! أما تعلم أنّ هذا تما يضعف إيمانك ويسقطك من عين مولاك عزّ وجلّ ويبغضك إليه!

### عبادات اور معاشرتی معاملات میں فرائض بہت اہم ہیں۔

حضرت عبدالقادر جیلانی عِثاللَّهُ فرماتے ہیں۔

ينبغي للمؤمن أن يشتغل أولا بالفرائض فإذا فرغ منها اشتغل بالسّنن ثمّ يشتغل بالتوافل والفضائل فما لم يفرغ من الفرائض فالاشتغال بالسّنن حمق ورعونة فإن اشتغل بالسّنن والتوافل قبل الفرائض لم يقبل منه وأهين فمثله كمثل رجل يدعوه الملك إلى خدمته فلا يأتي إليه ويقف في خدمة الأمير الّذي هو غلام الملك وخادمه وتحت يده وولايته.

فتوح الغیب میں تصوف و طریقت کے متعلق ابحاث کے بعد تکھلے میں حضرت عبد القادر جیلانی علیہ الرحمہ کی وصیت درج ہے۔ سیدنا عبد وہاب الجیلانی رحمہ اللہ کو وصیت کرتے ہوئے سیدنا عبد القادر الجیلانی رحمہ اللہ نے توحید کاسختی سے درس دیلاور تین مرتبہ تاکید کرتے ہوئے کہا کہ توحید پر قائم رہو۔

عليك بتقوى الله عزّ وجلّ ولا تخف أحدا سوى الله ولا ترج أحدا سوى الله وكلّ الحواجّ إلى الله عزّ وجلّ ولا تعتمد إلاّ عليه، واطلبها جميعا منه تعالى ولا تتكل على أحد غير الله سبحانه. التوحيد التوحيد جماع الكلّ.

وفات کے وقت سیر ناعبدالقادر نے فرمایا۔

استعنت بلا إله إلا الله سبحانه وتعالى، (وهو) الحيّ الّذي لا (يموت، ولا) يخشى الفوت. سبحان من تعزّز بالقدرة وقهر عباده بالموت، لا إله إلاّ الله محمّد رسول الله.

فت توح الغیب کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ امام عبد القادر الجیلانی توحید وسُنَّت سے وابستہ رہنے کا درسس دیتے رہے۔ آج پیسر مسلمانوں کو عنیسر سے مند علماء اور مشائخ کی ضرور سے جو سشر کے وبدعت اور الحاد کے حنلان صف آراء ہوں اور مسلمانوں کو متحد کرنے کی کوشش کریں۔